
Historia y filosofía 
del Yoga

Época Antigua

© Laia Villegas www.laiavillegas.com

http://www.davidethai.com/


Índice 

 










Definición(es) de Yoga y espiritualidad hindú
YOGA:

1. “sujeción”, dominio, maestría.

2. “unión”: medio o estado de unión

Medio: Técnica, medio, disciplina, 

Método orientado a la liberación

de la ignorancia y el sufrimiento.

Camino espiritual

Estado: Unión mística, Integración,

autorrealización

© Laia Villegas



Rasgos esenciales cosmovisión hindú
Creencia en la autoridad de los Vedas como Revelación (śruti) y en el valor de la tradición (smṛti).

Hay una Divinidad Suprema, personal (īśvara) o impersonal (brahman), de la que depende todo, 
incluidas las otras divinidades.

Existe un orden cósmico-moral (ṛta, karman, dharma) que rige el funcionamiento del cosmos, la 
sociedad y los seres individuales.

Creencia en la naturaleza espiritual del ser humano (puruṣa, ātman). Sin embargo, a causa de la 
ignorancia (avidyā) de su verdadera esencia, el alma cae en el ciclo de las reencarnaciones 

(saṃsāra), donde experimenta el sufrimiento (duḥkha).

Filosofía práctica, de sabiduría (jñāna), basada en la experiencia y orientada a la liberación (mokṣa) 
de la ignorancia y del sufrimiento.

Existen múltiples caminos o sendas espirituales (yoga) para alcanzar la liberación, todos ellos 
válidos. Debemos descubrir cuál es el más acorde con nuestra naturaleza y es posible combinarlos.

© Laia Villegas



Historia antigua: las raíces del yoga

© Laia Villegas

PREHISTORIA
(4500-2500 a. C.)

Cultura védica indoeuropea (4500-1500 
a.C)

Civilitzación del Valle del Indus 
-Sarasvati(2500-1700 a. C.): Mohenjo 

Dharo y Harappa
Cultura dravídica en el subcontinente indio

Rishis: sabios legendarios. Revelación (śruti)
 

Estatuillas de persona en postura de meditación
 

Religión animista, magia y chamanismo. Posible existencia 
de técnicas yóguicas

PERIODO VÉDICO
(2500-700 a. C.)

 
Vedismo y 

Brahmanismo 
ritualista 

Penetración de los arios por el Noroeste 
de la India (1500 a.C) 

 
Establecimientos en la cuenca del Ganges 

(1000 a.C)
Pluralidad de corrientes (vratyas o 
ascetas, brahmanes ortodoxos…)

 
Consolidación del sistema de castas 

(1000-500 a.C)

Compilación de los Vedas (samhita), las escrituras 
reveladas:

         Ṛg-veda (Veda de los himnos)
         Sāma-veda (Veda de los cantos)

         Yajur-veda (Veda de las fórmulas sacrificiales)
          Atharva-veda (Veda de las fórmulas mágicas)

Comentarios de los Vedas:
           Brāhmaṇas (X-IX a. C.): exégesis del ritual

           Āraṇyakas (IX-VII a. C.). secciones del bosque
           Upaniṣads (VI-IV a.C): enseñanzas esotéricas, 

místicas

PERIODO Incios del Sāṃkhya-Yoga en las Upaniṣads medias (VI-IV 



Historia antigua: las raíces del yoga

© Laia Villegas

PERIODO 
PRECLÁSICO

(c.700- 100 a. C)
Brahmanismo místico

 

Tiempo eje (VI a. C): Corrientes 
śramánicas (ascéticas)

Ortodoxas védicas: Upanishads
Heterodoxas: Budismo y Jainismo.

Incios del Sāṃkhya-Yoga en las Upaniṣads medias (VI-IV 
a.C): 

       Katha Upaniṣad
       Śvetaśvatara Up.

       Maitrayani/Maitri Up
Budismo: Canon pali (Tripitaka)



La religión védica
Religiosidad védica (Samhita) :

- Religión politeísta y centrada en el ritual y el sacrificio. Familias de sacerdotes. Transmisión oral
- La ciencia del ritual tenía como objetivo restaurar la armonía con las leyes universales y con el fluir de la existencia 
para conseguir (no la liberación sino) bienes mundanos (lluvias, éxito en la batalla, curación de enfermedades, etc.) y 

supramundanos (la inmortalidad y el renacimiento en uno de los cielos).
- Creencia en un orden cósmico (ṛta) que lo mantiene todo unido a base de conexiones y analogías entre los distintos 

niveles (humano, divino y cósmico). Conexión macrocosmos-microcosmos.

Dioses indoeuropeos: Varuna (soberanía), Indra (guerra), Ashvins (producción, riqueza)
Dioses rituales: 

Agni (fuego, mensajero de los dioses)
Soma (planta sagrada de la inmortalidad)

Sol (Savitri, Surya, Aditya)
Aurora (Ushas)

Vientos (Vayu y los Maruts)
Habla (Vac)

Rudra (un dios terrible, rayo, precursor del dios Shiva)
Dios de la muerte (Yama)

Brahmanismo ritualista (Brahmanas) : el ritual cobra más importancia que los dioses. Ritualismo sofisticado y 
exclusivo de la élite sacerdotal

 
 © Laia Villegas



Los orígenes védicos y no-védicos del yoga
Orígen védico:

- La visión de un orden cósmico se desarrolla posteriormente en los conceptos de dharma y karman.
- La recitación de mantras (mantra-yoga) tiene su origen en los vedas. Su función es calmar y concentrar la 
mente. Ciencia del sonido sagrado: el universo se encuentra en un estado constante de vibración (spanda)

- Los antiguos ṛṣi (videntes) son los primeros yoguis, sabios iluminados, profetas, poetas que consiguieron sus 
visiones gracias a sus prácticas ascéticas y meditativas (tapas) las expresaron en fórmulas sagradas (mantras)

- Regulación de la respiración asociada a la recitación (praṇāyāma).
- Experiencia visionaria. Componer un himno significaba visualizarlo en estado de contemplación. 

- Atención y concentración en realidades trascendentes (jñana-yoga).
- Invocación devocional de los dioses (bhakti-yoga).

- Mística sacrificial: Sacrifico interior, rendición del ego a un orden superior.

Orígenes no-védicos:
- Valle del Indo (estatuilla en meditación, precursor de Shiva)

- Cultura dravídica: culto a la Diosa, Śaktī- kuṇḍalinī, que está en el origen del tantrismo

Origen combinado:
El yoga es el resultado de la espiritualización de la religión brahmánica védica ortodoxa y la tradición de los 

ascetas (rishis, vratyas, tapasvin, samnyasin)

© Laia Villegas



 

Contexto histórico: s. VI a. C (expresión “tiempo eje” ) - Norte de la India: cambio en el pensamiento y
la religiosidad, un giro de la religión externa a la interna, del ritual a la mística.

Aparición de diversas corrientes místicas, ascéticas y de renunciantes (śramana).

Contexto social: Reacción de las otras castas al monopolio y ritualismo brahmánico oficial
Influencia de las corrientes ascéticas no védicas

Brahmanismo místico (astika, ortodoxo): 
Reinterpretación espiritual y simbólica del ritual y el sacrificio védicos. Interiorización del ritual: 

Meditación
Aparecen por primera vez las nociones de saṃsāra (reencarnación), karma (ley de la causalidad moral

de las acciones) , samnyasa (renuncia) y mokṣa (liberación): Upanishad

Budismo y Jainismo (nastika, heterodoxas):
Subrayaban la vertiente pragmática y soteriológica de la religión y rechazaban los rituales sacrificiales y 

la metafísica. 

© Laia Villegas



 
Compilaciones de parábolas, diálogos y enseñanzas escritas en un lenguaje poético-filosófico y que circulaban en 

los círculos de ascetas renunciantes 
Upaniṣad (upa=cerca, ni=abajo, sad=sentarse) “sentarse cerca del maestro”, las enseñanzas secretas

transmitidas al oído por el maestro a su discípulo.
veda-anta : final de los Vedas, enseñanza última o esencial de la sabiduría védica

Monismo místico (ātman es brahman):
Sólo existe una Realidad Absoluta, el brahman, que es infinito, eterno, indivisible. Todo este universo es una 

manifestación o apariencia de él. Todo es divino y todo es Uno. El verdadero ser (ātman) de cada uno de nosotros 
– y de todas las cosas – es brahman. Mahāvākya (grandes sentencias)

so’ham: Yo soy eso
neti neti: ni esto ni aquello (el Absoluto no es mi cuerpo, no es mi mente, no es ningún Dios particular…)

aham Brahma asmi: Yo soy el Absoluto
tat tvam asi: Tú eres Eso

El conocimiento experiencial de la identidad ātman-brahman es el conocimiento definitivo y libera del sufrimiento.

Jñana-yoga: práctica de la autoindagación (adhyatmavidya):
1) Escuchar al maestro (shravana)

2) Reflexionar sobre las enseñanzas. Ver todas las perspectivas (manana)
3) Meditar en ellas, para corroborar con la propia experiencia (nididhyasana)

4) La experiencia de la Unidad.
© Laia Villegas



 
Yoga: disciplina espiritual para purificar el karma y alcanzar la liberacion del sufrimiento y samsara

Karman: (√kṛ: hacer) ley cósmica-moral según la cual las acciones buenas o meritorias acaban produciendo
resultados placenteros, y las malas o inadecuadas, resultados dolorosos, en esta vida o en otras posteriores.

Suḥkha: placer // Duḥkha: sufrimiento, malestar, experiencia del dolor.
Saṃsāra: (sam "junto" + √sṛ "correr, fluir") rueda de la existencia mundana, ciclo del devenir, mundo espacio-
temporal determinado por la ley del karman y la reencarnación. Es el continuo fluir o pasar de todas las cosas 

perecederas
Jñāna, vidyā: conocimiento completo y liberador, sabiduría acerca de la verdadera naturaleza de uno mismo y del

mundo.
Mokṣa, mukti: liberación de la rueda del saṃsāra con la que se pone fin de forma definitiva a todo el sufrimiento

existencial
Ātman: "uno mismo"; Yo verdadero, Sí-mismo, esencia individual, la verdadera naturaleza de uno mismo y de

todas las cosas. Para el hinduismo nuestro verdadero ātman es de naturaleza espiritual y es idéntico a brahman. 
Brahman: (√bṛh "crecer, expandirse")

a) significado ritual: poder mágico de la palabra ritual (en los Vedas)
b) significado místico: el Absoluto que todo lo impregna, todo lo abarca y lo trasciende, más allá de lo que puede
conocerse y expresarse. La escuela del vedanta intenta describirlo mediante la combinación de palabras sat-cit-

ananda
Todo es una manifestación del Absoluto,4 niveles:

Brahman: trascendente
Ishvara: dios personal

Hiranyagarbha: semilla de la creación
Viraj: creación © Laia Villegas



Los envoltorios (kośa) del Ser (ātman)

Taittiriya Upanishad 2.1-9, siglo V aC

pañca-kośa: las cinco envolturas o recubrimientos 
del ātman

anna-māyā-kośa (envoltura hecha de comida): 
Cuerpo físico

prāṇa-māyā-kośa (envoltura hecha de energía 
vital). Cuerpo energético

mano-māyā-kośa (envoltura hecha de mente): 
Cuerpo mental-anímico

vijñāna-māyā-kośa (envoltura hecha de 
consciencia): Cuerpo intuitivo, intelectual, búdico

ānanda-māyā-kośa (envoltura hecha de gozo) : 
Cuerpo de dicha

© Laia Villegas



El yoga en las Upaniṣads
© Laia Villegas

Yoga: proceso de control de los sentidos y la mente 
orientado a liberar el espíritu de lo material.

Considera que el ātman es el cochero y que el cuerpo es el carro. 
Considera que la facultad de la sabiduría (buddhi) es el auriga, y la 

mente (manas) las riendas.
A los sentidos los llaman caballos y a los objetos de los sentidos 

sus pastizales. A ese ātman, cuando está unido al cuerpo, los 
sentidos y la mente, los sabios lo llaman el sujeto de la experiencia.
Aquel que es ignorante, cuya mente está constantemente dispersa, 
tiene sus sentidos fuera de control, como los caballos rebeldes de 

un auriga.
Pero aquel cuya mente está centrada, controla sus sentidos como 

los caballos disciplinados de un auriga.
Aquel que es ignorante, estúpido, siempre impuro, jamás alcanza el 

objetivo [noble], sino que da vueltas en el ciclo [sin fin de 
nacimientos y muertes].

Pero quien conoce, con su mente siempre pura, alcanza el objetivo 
gracias al cual no vuelve a nacer jamás.

El hombre cuyo auriga es la comprensión y tiene las riendas de la 
mente [bajo control], llega al final de su viaje, [que es] la Morada 

suprema de Vishnu. 
(Katha Upaniṣad 1.3.3-9)



Otras tradiciones ascéticas: budismo y jainismo
Contexto histórico (s. VI a. C.):

La vía del medio y el camino óctuple

Las cuatro nobles verdades:

Diagnóstico: El sufrimiento es inherente a la existencia.

Causa: La causa del sufrimiento es el deseo.

Curación: Al suprimir el deseo cesa el sufrimiento.

Tratamiento: El camino para eliminar el sufrimiento es el Noble 
Óctuple Sendero.

© Laia Villegas



Sistemas de yoga en la época antigua
 


Jñāna-yoga: Yoga del conocimiento 

Mantra-yoga: Yoga de la purificación de la mente


Karma-yoga: Yoga de la acción

Bhakti-yoga: Yoga de la devoción


© Laia Villegas



Mantra-yoga
Metafísica de la palabra (vāc). Proceso de manifestación y 

densificación en 4 niveles:

Parā-vāc: Nāda, sonido inaudible, inmanifiesto


Paśyantī-vāc: visible (imagen mental antes del pensamiento, 
intención, bindu, semilla de la manifestación)


Madhyamā-vāc: intermedia (sonido inaudible, existe como 
pensamiento)


Vaikharī: manifiesta (sonido audible)


© Laia Villegas



El mantra aum (OM) 

 

Vigilia (Jagrat) 
Cuerpo tosco (Vaishvanara)

consciente
A

Ensoñación (Svapna) 
Cuerpo sutil (Taijasa)

subconsciente 
U

El cuarto estado (Turiya) 
Absoluto (Brahman/Atman) 

supraconsciente
SilencioSueño profundo (Sushupti)

Cuerpo causal (Prajña) 
inconsciente

M
Maya (Velo de la ilusión)

Mandukya Upaniṣad

© Laia Villegas



Gāyatrī Mantra

 


Oṃ bhūr bhuvaḥ svaḥ

tat savitur vareṇyam

bhargo devasya dhīmahi

dhiyo yo naḥ pracodayāt

Oh [creador de] la Tierra, el espacio intermedio y el cielo! 

Meditemos en la magnificencia del Sol

Que el resplandor de Dios ilumine nuestras mentes

ॐ
भूर् भुवः स्वः

तत् सवितुर्वरेण्यम्
भर्गो देवस्य दीमहि

ढियो यो नः प्रचोदयात्

ॐ शान्तिः शान्तिः 
शान्तिः

Ṛg-veda 3.62.10


© Laia Villegas



लोकाः समस्ताः  

सुखिनो  भवन्तु

lokāh 
samastāh 
sukhino 

bhavantu 



Bibliografía

Feuerstein, G., La tradición del yoga. Historia, literatura, filosofía y práctica, Barcelona, Herder

Laia Villegas y Oscar Pujol, Diccionario del yoga, Historia, práctica, filosofía y mantras, Barcelona, Herder

© Laia Villegas



Época Clásica

Historia y 
filosofía 
del Yoga II

Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

http://www.davidethai.com/


Hinduismo popular
• La religión popular se recoge en las epopeyas y puranas:

Mahābhārata, Vyāsa (s. V a.C-V d.C) (incluye Bhagavad-gītā, s. 
II a.C)

Rāmāyana, Vālmikī (200 a. C-200 d.C) 
Purānas: compendios de leyendas y mitología

• Idea de una divinidad única (Ishvara, brahmán) que se manifiesta a 
través de múltiples nombres y formas.

• Dioses del panteón hindú (Shiva, Vishnu, Rama, Krishna, Parvati, 
Lakshmi, Kali, Durga, Sarasvati, Ganesha, etc.)

• El yoga se hace accesible a todas las castas, en un yoga integral que 
combina: jñāna-bhakti-karma-yoga. 

• Los cuatro objetivos de la vida (purusharta): el placer (kama), la 
riqueza (artha), el deber (dharma) y la liberación (moksha).



Bhagavad-gītā
El Mahābhārata narra las guerras entre el clan de los pandavas  y los 
kauravas.
La Gita (Canción del Bienaventurado) ocupa los capítulos 23 a 40 del 
libro VI de la epopeya. Contiene 700 shlokas (estrofas) y recoge el 
diálogo entre Krishna y Arjuna. 

• Presenta un camino espiritual integral que se adapta las circunstancias 
de vida de cada persona: jñana, karma y bhakti-yoga (mente-cuerpo-
corazón)

• “Yoga es ecuanimidad”, “Yoga es destreza en la acción”

• Karma-yoga: acción desinteresada, libre de ego, por servicio. Actuar 
desde el Ser, con la mente clara y enfocada, según el propio deber 
(sva-dharma), renunciando a los frutos de nuestras acciones, 
enfocados en el bien común y ofrendando con humildad cada una de 



Dinastía Gupta (320-540 d. C): Edad de oro de la filosofía y cultura india. 

Las seis escuelas de filosofía clásicas (darshanas) recogen las enseñanzas de las Upanishads 
pero la elaboran desde diferentes “perspectivas”. Cada una tiene un tratado básico, un 
filósofo fundador y se especializa en una rama del saber:

 
Sāṃkhya: Cosmología y metafísica, Sāmkhya-kārikā de Iśvarakṛṣṇa (IV d. C)
Yoga: Psicología y práctica espiritual, Yoga-sūtra de Patañjali (s. II d.C)
Nyāya: Lógica y epistemología. Nyāya-sūtra de Gautama (II a. C- II d. C)
Vaiśeṣika: Filosofía de la naturaleza. Vaisheshika-sūtra de Kanāda (c. II d. C)
Mīmāṃsa: Ritualismo védico. Mīmāmsā-sūtra de Jaimini (I d.C)
Vedānta: Mística y sabiduría no dual. Upanishads, Bhagavad-gītā (II a. C), Brahma-sūtra de 

Badarāyana (I d.C)

La filosofía clásica: los seis darshanas



Significado del término sāṃkhya 
“Enumeración” (de saṃkhyā, “número”)
“conocimiento completo” (de √khyā “conocer” y sam “totalidad”). 

Enumerar y reflexionar sobre los principios básicos de toda la 
realidad con el fin de discernir nuestra verdadera esencia y 
mediante este conocimiento completo alcanzar la liberación.

Sāmkhya



 
 
Samkhya-Yoga, dos filosofías hermanas

El Sāṃkhya aporta la teoría y se 
enfoca en el conocimiento (jñāna) 
para alcanzar la liberación.

 El Yoga recoge la metafísica del 
Sāṃkhya y propone una práctica 
espiritual (sādhana) necesaria para 
purificar la mente y alcanzar la 
liberación.



Metafísica Samkhya: Dualidad Espíritu y Materia

Rajas

TamasSattva

Purusha: Espíritu-Conciencia                        Prakriti: Materia-
Energía

Purusha



Sattva, simbolizado por el color blanco, posee cualidades como la 
transparencia, la luminosidad, la claridad, la ligereza, el 
conocimiento, el movimiento ascendente, la felicidad y la bondad. 

Rajas, simbolizado por el color rojo, posee cualidades como la 
movilidad, la actividad, el movimiento expansivo, el estímulo, la 
fuerza, el deseo, la pasión, el dolor. 

Tamas, simbolizado por el color negro, posee cualidades como la 
pesadez, la solidez, la oscuridad, la indiferencia, el movimiento 
descendente, la ofuscación, la embriaguez, el sueño y la 
inconsciencia.

Los tres gunas (“hilos”): cualidades o energías de la 
naturaleza



Sthūla śarira: cuerpo físico
Bhūta (Elementos)
Indriya (Sentidos)

Sukṣma śarira: cuerpo sutil
Buddhi (mente superior)
Manas (mente inferior)
Ahaṃkara (ego)

Karaṇa śarira: cuerpo causal
Puruṣa (espíritu)
Parkriti avyakta (matriz)

Cosmología Samkhya : los 25 tattva



Cuerpo físico
•Elementos físicos
•Sentidos

Cuerpo sutil
•Mente superior
•Mente inferior
•Ego

Cuerpo causal
•Depósito kármico, inconsciente

Puruṣa
•Espíritu , Conciencia

Karana śarira
cuerpo causal

Sukshma śarira
cuerpo sutil

Purus
ha

Sthūla śarira
cuerpo físico

El ser humano



El camino espiritual consiste en discernir (viveka) la conciencia espiritual de la 
mente material. Para ello hay que comprender la estructura dual de la 
realidad, des-identificarse del cuerpo-mente, para identificarse con la 
conciencia o espíritu.

La liberación (kaivalya) sucede cuando el espíritu se emancipa de la materia y 
todo lo relacionado con ella. Recupera su libertad y contempla en paz la 
danza de la existencia.

El Yoga de Patañjali recoge estas premisas pero añade que también es 
necesario purificar nuestra parte natural (cuerpo-mente), hacerla más 
sáttvica,  y así poder separarnos de ella de forma gradual y eficaz. 

La liberación según el Samkhya



Yoga-sūtras, s. II dC, Patañjali 

1. samādhi-pāda, capítulo sobre la contemplación (51 
aforismos)

2. sādhana-pāda, capítulo sobre la práctica (55 aforismos)
3. vibhūti-pāda, capítulo sobre los poderes extraordinarios 

(55 aforismos)
4. kaivalya-pāda, capítulo sobre la liberación (34 

aforismos)

El Yoga clásico (ashtanga-yoga o raja-yoga) 
 



1.2 yogaś citta-vritti-nirodhah
Yoga es el cese (nirodha) de los procesos mentales (citta-vritti):
• conocimiento verdadero (pramana)
• conocimiento erróneo (viparyaya)
• Imaginación (vikalpa)
• Sueño (nidra)
• Memoria (smriti)

1.3. Cuando la mente se calma, la conciencia se establece en su propia 
naturaleza.

1.4. En el estado ordinario, la conciencia asume la forma de los procesos 
mentales.

Definición y objetivo del yoga



5 Vrittis
(Rajas)

Samskar
as
5 

Kleshas
(Tamas)

Intelecto
(Sattva)

Purusha (drashtri): Conciencia       Citta (drishya): Mente

Concienci
a

testigo

Psicología del Yoga: Conciencia y Mente



Los aspectos de la vida que generan sufrimiento son:

•avidyā: ignorancia radical metafísica, velo de la ilusión.
•asmitā: sentido del yo, ego, egoísmo
•rāga: apego, deseo, depende del recuerdo del placer. 
•dvesha: aversión, rechazo, depende del recuerdo del dolor.
•abhinivesha: apego a la vida, miedo a la muerte.

Para contrarrestar los kleshas y calmar la mente se recomienda:
- cultivar las virtudes opuestas: benevolencia, compasión, alegría, 

ecuanimidad
- La práctica constante de la meditación y el desapego de sus resultados

Las 5 aflicciones (klesha)



• mente dispersa (rajas)
• mente confusa (tamas)
• mente concentrada (sattva y rajas)
• mente contemplativa (sattva)
• mente detenida (purusha)

Para alcanzar el silencio (nirodha)
y la contemplación (samādhi), antes hay que
purificar, calmar, encauzar y unificar la mente

Los estados de la mente (citta-bhumi)



1.12 El cese de las fluctuaciones mentales se produce mediante
la práctica (abhyāsa) y el desapego (vairāgyā).

Práctica: disciplina, dedicación, orientación firme
hacia la estabilidad mental, de forma perseverante y respetuosa

Desapego: ecuanimidad, autodominio, aceptación, 
desprendimiento, entrega, desapego de los resultados de la 

práctica

¿Cómo calmar la mente? Los dos pilares del Yoga



El kriya-yoga es el yoga de purificación y sirve para calmar la mente y debilitar los kleshas (YS 
2.2). Abarca los tres primeros niyamas

                      tapas: prácticas ascéticas, austeridades (cuerpo físico y energético)

                       
       svādhyāya : auto-estudio, meditación (mente)

      īśvarapranidhāna: meditación constante en Dios, entrega (corazón)

Kriya-yoga: el yoga preliminar



Ashtānga-yoga: yoga de ocho partes

El segundo capítulo de los Yogasutras habla de los ocho 
miembros o partes de la práctica del yoga:

Yoga externo:
Yama: Conducta ética (externa)
Niyama: Disciplina personal (interna)
Āsana: Postura 
Prānāyāma: Regulación de la respiración
Pratyāhāra: Abstracción sensorial

Yoga interno:
Dhāranā: Concentración
Dhyāna: Meditación 
Samādhi: Contemplación 



Visión lineal: gradual 	 	 visión de rueda: interconectados



Yama: código ético universal

2.30 Las normas de conducta ética (yama) son:

Ahimsā:  no violencia, respeto, bondad, compasión
Satya: verdad, sinceridad, autenticidad
Asteya: no robar, honestidad
Brahmacarya: contención de la energía, moderación
Aparigrahā:  no avaricia, simplicidad, desapego



Niyama: disciplina personal de purificación

2.32 Las disciplinas internas (niyama) son:

Shauca: “limpieza” interna y externa, pureza, 
Samtosha: “contento”, satisfacción, agradecimiento, 
aceptación alegre
Tapas: “fervor”, actitud ascética, austeridades
Svādhyāya: “auto-estudio”, autoindagación, reflexión
Ishvarapranidhāna: “fijar la mente en Dios”, devoción, 
entrega, rendición



Āsana: “asiento”, postura de meditación

2.46 sthira-sukham āsanam
La postura será estable y cómoda.

Patañjali se refiere a cualquier postura
de meditación que nos permita que el
cuerpo no sea un obstáculo y poder
entrar en meditación. 

No se refiere a las posturas del hatha-yoga



Prānāyāma: Control de la Respiración

2.49 Con una postura estable, se entra en el control de la 
respiración, alargando el espacio entre inhalación y 
exhalación.

2.50 Los tres factores del Prānāyāma
son inhalación, exhalación y retención.
La respiración se va haciendo
cada vez más prolongada y sutil.



Pratyāhara: Interiorización

2.54 La retirada de los sentidos se produce cuando dejan de 
estar en contacto con sus objetos y se interiorizan.
2.55 De esta forma se alcanza el dominio supremo de los 
sentidos.

Los sentidos nos estimulan, nos enfocan al mundo exterior y 
dispersan la mente. Cerrarlos facilita el aquietamiento de la 
mente y es el paso previo del yoga interno o meditativo.



Dhāranā: Concentración

3.1 La concentración es la fijación de la mente en un 
lugar.



Dhyāna: Meditación

3.2 La meditación es la continuidad perceptiva en ese 
mismo lugar.

Hay muchas técnicas de meditación. Pero Patañjali no habla de 
prácticas sino de un estado de fluidez mental calmada y enfocada.



Samādhi: Contemplación

3.3 La contemplación es esa misma [continuidad 
perceptiva] cuando refleja sólo el objeto y aparece 
como vacía de sí misma.

Samadhi es el estado de iluminación. Con la mente 
completamente en silencio, uno se reconoce a sí 
mismo como la conciencia pura (purusha).

“El silencio es el lenguaje de Dios. Todo lo demás es 
una pobre traducción” (Rumi)



Samyama: Maestría

3.4 trayam ekatra samyamah
La maestría (samyama) es la aplicación simultánea de 
estas tres en un único lugar.

3.5-6 De la maestría surge
la luz de la sabiduría
(samādhi-prajñā)
en distintos niveles. dhāranā dhyāna

samādhi

Samyam
a



Samādhi e Iluminación

Visión de la perfección e 
interconexión de todo

Disolución del ego y la separación
Vivir sin sufrimiento, gozo de vivir
Ecuanimidad amorosa, compasión
Aceptación de la muerte
Maestría interna, autogobierno
Capacidad de guiar a otros
Humildad
Claridad y sabiduría
Independencia, desapego y libertad
Autorrealización del potencial 

humano



Poderes sobrenaturales (Vibhuti, Siddhi)

El tercer capítulo de los Yogasutras habla de los “poderes” psíquicos 
que pueden manifestarse en la mente del yogui a medida que 
avanza en la práctica.

• Entender el lenguaje de los animales
• Acceder a la mente de los demás
• Perfección del cuerpo: fuerza, poder vivir sin bebida ni alimento, 

invisibilidad
• Omnisciencia: conocimiento de la mente, del cuerpo, del 

universo...
• Dominio del tiempo: Conocimiento del pasado y del futuro
• Percepción extrasensorial: visión de seres espirituales



3.37 Estos poderes (siddhi) se consideran logros en el estado ordinario 
de la mente pero en realidad son obstáculos para la contemplación.

3.50. Cultivando la indiferencia (vairāgyā) incluso hacia estos poderes 
(vibhuti), se destruye la última semilla de la imperfección y se 
produce la liberación (kaivalya).

3.55. Cuando se produce en igual medida la purificación de la mente
y de la conciencia se obtiene la liberación (kaivalya).

Discernimiento (viveka) y liberación (kaivalya)



लोकाः समस्ताः  

सुखिनो  भवन्तु

lokāh 
samastāh 
sukhino 
bhavantu 



Época Medieval

Historia y 
filosofía
del Yoga III

Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

http://www.davidethai.com/


Época medieval

Corrientes devocionales
Vedanta
Tantrismo
Hatha Yoga



Periodo medieval (VI-XVII d. C)
Popularización del hinduismo: Construcción de templos e imágenes para el culto 
público y doméstico, peregrinaciones y festividades, cantos y poemas populares.

Teísmo (bhakti): Destacan el culto a Shiva, Vishnu, Rama, Krishna, Hanuman, 
Ganesha y las formas de la Diosa Shakti (Durga, Kali, Paravati, Lakshmi). 

Filosofía (jñana): Desarrollo de las escuelas filosóficas clásicas. Auge del Vedānta, 
especialmente la escuela del Advaita-vedānta (no dualista) fundada por Shankara (siglo 
VIII)

Tantra: A partir del siglo VI, aparece una nueva perspectiva espiritual, el tantrismo, a 
la cual pertenece el hatha-yoga

El islam en la India (siglos XII-XVIII): Sikhismo, fundado por guru Nānak (1469-
1539)



Teísmo: corrientes devocionales

Todos los dioses estan subordinados a un dios principal que el devoto elige como 
preferido (ishta-devatā):
•Shivaítas: devotos de Shiva
•Vishnuítas: devotos de Vishnu o de alguno de sus avatāra (encarnaciones)
•Shaktas: devotos de Shakti (la Madre divina) en alguna de sus formas

Trimurti (los tres rostros de Dios)

El Absoluto (brahman) se manifiesta en tres formas y 
funciones, que son los tres dioses principales:

Brahma: Creador
Shiva: Destructor
Vishnu: Conservador



Ishvara y Shakti: el Dios y la Diosa

Brahma y SarasvatiShiva y Parvati Vishnu y Lakshmi

Cada Dios (Ishvara) representa un aspecto de la conciencia divina y tiene una consorte, que 
representa su energía (Shakti)



Vedānta: “el fin de los Vedas”

Las tres fuentes textuales: 

• 11 Upanishads antiguas
• Bhagavad-gītā (II a. C)
• Brahma-sūtra de Badarāyana (I d.C)

Escuelas del Vedānta:

• Advaita-vedānta (no dualista) de Shankara (s. VIII d. C)
• Vishishta-advaita-vedānta (no dualista con 

distinciones), Rāmānuja (s. XI d. C) 
• Dvaita-vedānta (dualista) de Madhva (s. XIII d. C)



Conceptos del Advaita Vedanta
Advaita: “no dualismo”, visión de la Unidad subyacente al Todo

Atman: Sí mismo o esencia divina en el ser humano. Es idéntico a Brahman
Jiva: Yo individual. Atman encarnado, ser vivo, vehículo psico-físico del Atman. 

Brahman/Paramatman: Absoluto, Ser Supremo, desde el punto de vista cósmico.
Nirguna-brahman: brahmán sin cualidades
Saguna-brahman: brahman con cualidades. Ishvara: Señor. 

Maya: velo de la ignorancia que oculta Brahman, ilusión, magia
Avidya: Ignorancia originaria acerca de nuestra esencia y la naturaleza de lo Real
Adhyasa: Mecanismo de superposición o proyección de upadhis
Upadhi: limitaciones de la Realidad Una con nombres y formas (nama-rupa)
Jagrat: mundo ilusorio hecho de nombres y formas (nama-rupa)



• No dualismo: Somos uno con el Ser Supremo (Paramatman). Nuestra alma 
(Atman) es en esencia idéntica a Dios o el Absoluto (Brahman): sat-cid-ananda

• El yo individual (Jiva) y el mundo (Jagrat)
son una ilusión (Maya), una
proyección ficticia. 

• El sufrimiento humano proviene
de esta ignorancia (Avidya): 
la ilusión de ser un individuo separado

• Construimos el mundo superponiendo a la Realidad No-dual proyecciones 
(upadhi) que lo dividen mediante nombres y formas (nama-rupa)

Filosofía del Advaita Vedanta



• El yoga nos prepara y nos purifica pero solo la sabiduría nos libera. La práctica 
del Vedanta es el jñana-yoga: estudio de textos, escucha del maestro, 
autoindagación, meditación y comprensión experiencial de esta verdad.

• Nos identificamos con el ego limitado y separado (memoria de experiencias y 
proyecciones de un yo ideal), lo cual genera deseo, miedo y sufrimiento

• La liberación (Moksha) es el despertar de este sueño ilusorio (Maya)

• La sabiduría es el resultado de la muerte del ego: Des-aprender para Recordar lo 
que Ya Somos, Ahora, Asombro

• Brahman/Atman se experimenta como Sat (Ser) Cid (Conciencia) Ananda (Gozo)

Filosofía del Advaita Vedanta



La Conciencia testigo (sakshin)

• El observador no puede ser conocido. Es auto-luminoso (sva-prakasha), la 
Fuente

• La Conciencia es la condición de posibilidad de toda experiencia, el trasfondo 
permanente donde todo acontece, en cualquier estado de conciencia

• Diferencia con el ego: La conciencia testigo no es parcial (no elige donde pone 
atención), no se identifica con ningún contenido mental, no es subjetiva (no 
hace asociaciones con recuerdos o ideas), no valora (por apego o rechazo). 

• La conciencia testigo es omniabarcante, desapegada, neutra y ecuánime. Es pura 
atención abierta. Curiosidad. Mente de principiante



Tantrismo

Tan-tra: “urdimbre”, visión de que todo está entrelazado; doctrina; tratado

• Aparece como movimiento en el s. VI en la India, tiene su esplendor en el XI y 
pervive hasta el día de hoy. 

• Raíces pre-arias más antiguas: cultura matriarcal, chamanismo, magia…
• Filosofía libertina que surgió como reacción al elitismo de la religión brahmánica, 

por un lado, y al extremo ascetismo de los renunciantes, por el otro.
• Método experimental dirigido a expandir la conciencia y alcanzar la iluminación, 

pero también busca lograr experiencias psicosomáticas y poderes sobrenaturales.

Este enfoque espiritual se adapta a muchas corrientes:  vishnuitas, shivaitas (Shivaísmo
de Cachemira), shaktas, budismo tibetano, hatha-yoga, laya-yoga…



Principios filosóficos del tantra

• Todo es divino: El mundo material, la existencia, no es ilusoria, sino, al contrario, una 
expresión de lo divino

• Afirmación de la vida: No son necesarias las austeridades y la renuncia. Podemos y 
debemos alcanzar lo divino desde la experiencia humana encarnada

• Principio de polaridad: Conciencia y Energía, Shiva y Shakti, Masculino y Femenino
• Reivindicación del principio divino femenino y del cuerpo.
• Espíritu transgresor de las normas sociales. Espiritualidad libre, abierta a todas las castas 

y a las mujeres
• Esotérico: Sistema de iniciación maestro-discípulo. Trabaja con lo oculto,  las energías, la 

simbología, la vibración, la magia, etc.
• Fisiología sutil: canales energéticos, chakras… especialmente en el hatha-yoga
• Técnicas muy elaboradas: rituales, ceremonias, ejercicios de purificación, visualización, 

mantras, mudras…
• Doble objetivo: iluminación y poderes sobrenaturales. Integrar materia y espíritu.



Corrientes del tantra

Tantra de la mano izquierda: 

Prácticas transgresoras externas, como relaciones sexuales orgiásticas, meditaciones con 
cadáveres, rituales, sacrificios, uso de drogas, etc.

Tantra de la mano derecha:

Prácticas simbólicas y energéticas (menos radicales), como mantras, plegarias, 
peregrinaciones, visualizaciones, geometría sagrada (mandalas y yantras), simbolismo, 
trabajo con el cuerpo sutil y físico (mudras, bandhas, kriyas, asana…)

También se dividen según su divinidad mayor: 
• Vishnuitas
• Shivaítas
• Shaktas



Todo es divino: el símbolo del Mandala

∙ Diagrama circular simbólico que 
representa la divinidad, el individuo y el 
cosmos.

∙ Símbolo de integración: centro-alma 
(bindu), cuadrado con 4 puertas (las 4 
direcciones), círculo (cosmos)

∙ Meditación con el mandala: el viaje 
hacia uno mismo



Shiva Nataraja

Shiva danzarín representa la creación como una danza 
eterna, un juego cósmico (Lila)

Círculo de llamas: conciencia
Las cinco energías (shakti) de Shiva
• creación: mano derecha en alto con el tambor
• conservación: mano derecha abajo con mudra de 

protección
• destrucción: fuego que sostiene en su mano izquierda 

elevada
• ocultación: pie derecho sobre el demonio de la 

ignorancia.
• revelación: pie izquierdo levantado y la mano izquierda 

hacia abajo



Representaciones simbólicas de la polaridad divina

Ardhanarishvara : divinidad andrógina

Linga (falo) y yoni (útero)



Shri Yantra

∙ Diagrama geométrico que representa la 
integración de las dualidades en todos 
los niveles del universo. Soporte para la 
concentración y símbolo de la Creación

∙ Centro: bindu, punto semilla, matriz
∙ Triángulo orientado hacia arriba: 

Shiva, masculino, conciencia
∙ Triángulo orientado hacia abajo: 

Shakti, femenino, energía creadora



Reivindicación del cuerpo

El cuerpo:

Es el templo del alma
Contiene todo el cosmos (microcosmos= 

macrocosmos)
Es nuestro vehículo hacia la espiritualidad

El Yoga tántrico es la disciplina psico-física 
destinada a despertar la energía 
espiritual del cuerpo (kundalini). El 
objetivo es crear un cuerpo divino, 
diamantino (vajra), fuerte y capaz de 
sostener el estado de samādhi.



Reivindicación de lo mundano y transgresión

La práctica de las cinco M’s (pañca-makara)
Mada: alcohol
Mamsa: carne
Matsya: pescado
Mudra: cereales
Maithuna: unión sexual

En el camino espiritual, hay que empezar por lo más denso y mundano para 
ascender a lo más elevado y divino.

Hay que integrarlo todo y todo puede ser útil para la práctica espiritual (cuerpo, 
imaginación, sonido, sexo, drogas…)

Libertad: El tantra rompe las normas sociales sobre bebida, comida, sexo, el 
sistema de castas, el rol de las mujeres, la muerte…



Hatha-yoga tradicional (s. X - …)
Haṭha: “fuerza”; ha (sol) + tha (luna)

Fundador:  Goraknāth o Gorakshanath, discípulo de Matsyendranath (primer maestro de la 
tradición nāth, una forma de shivaísmo no dualista). 

Textos: Goraksha-shataka, Yoga-bīja (s. X), Gorakṣapaddhati (s. XII-XIII)
Haṭha-yoga-pradīpikā (s. XV)
Gheraṇḍa-sāṃhitā, Shiva-sāṃhitā, Hatha-ratnavali (s. XVII)

Escuela tántrica que se enfoca en purificar y adquirir maestría sobre el cuerpo y las energías 
sutiles. El objetivo es el mismo que en los otros yogas, la liberación, pero también valora el 
cuerpo, la salud, el equilibrio energético, la longevidad y el logro de poderes. En un cuerpo 
fuerte, puro y disciplinado, se produce de forma natural el desarrollo moral y espiritual.

“El hatha-yoga no es para el cuerpo, sino desde el cuerpo; no busca la salud, sino la iluminación”



El objetivo del hatha-yoga: el despertar de la kundalini

Shiva: Conciencia universal, principio 
masculino (coronilla)

Cuando la energía kundalini
(Shakti) despierta, asciende por el 
canal central (sushumna), activando 
los 7 chakras y se une con la 

conciencia (Śiva). De esta unión fluye 
el néctar de la inmortalidad (amrita) 
y el yogui entra en samādhi.

Shakti: Energía creativa, principio femenino, 
kundalini (base de la columna)



La práctica del Hatha-yoga

• Posturas del cuerpo (āsana), para producir determinados 
efectos físicos, energéticos y mentales.

• Prácticas de limpieza del cuerpo físico (kriyā).
• Ejercicios de respiración (prāṇāyāma) para limpiar las nadīs, 

controlar el prāṇa y despertar la Kuṇḍalinī.
• “Sellos” (mudrā) y “cierres energéticos” (bandha), para 

contener y dirigir el prāṇa.
• Visualizaciones (dharana) y meditaciones (dhyana) en el 

sonido interior (nada).

La práctica combinada de estas técnicas purifica los cuerpos 
físico y sutil, regula la fuerza vital (prāṇa), purifica los 
chakras y despierta los poderes (siddhis) y lleva a la 
iluminación (samādhi). Es un yoga completo por sí mismo, 
no una preparación para yogas más elevados.



Haṭha-yoga-pradīpikā y Gheraṇḍa-sāṃhitā

Haṭha-yoga-praḍīpikā

Yoga de 4 Etapas

Gheraṇḍa-saṃhitā

Yoga de 7 etapas Finalidad

1) ṣatkarma (kriyā) (6) purificación

1) āsanas (15) 2) āsana (32) fortaleza

2) Satkarma (6) y kumbhāka
(prāṇāyāma) (8)

3) mudrā (y bandha) (25) estabilidad

3) mudrā y bandha (10) 4) pratyāhara calma

5) praṇāyama (8) ligereza

6) dhyāna percepción del alma

4)nadānusandhāna
(nādopāsana) y samādhi

7) samādhi estado no dual



Las 6 Prácticas de purificación: kriya o shadkarman

1- Dhauti: limpieza
Antar-dhauti: limpieza interna (tragando una tela) (GhS y HYP)
Danta-dhauti: limpieza de los dientes (boca, nariz) (solo GhS)
Hṛd-dhauti: limpieza del corazón (garganta, con vómito, tela, etc) (solo GhS)
Mūla-śodhana: limpieza del recto (solo GhS)
Gajakaraṇi o vamana: vómito (solo HYP)

2- Basti: enema con agua (GhS y HYP)
3- Neti: limpieza de las fosas nasals (GhS y HYP)

Jala-neti: con agua
Sūtra-neti: con una cuerda

4- Trāṭaka: movimiento de ojos o fijación de la mirada en una vela (GhS y HYP)
5- Naulī, lauli o laulikī: movimiento del abdomen en rotación (GhS y HYP)
6- Kapala-bhāti: respiración del cráneo brillante (GhS y HYP)



Las posturas: āsana

En ambos textos se dice que existen 84 posturas pero se describen menos. La mayoría son posturas
sentadas. Las más importantes son siddhāsana y padmāsana

HYP (cap 1): svastikāsana, gomukhāsana, virāsana, kurmāsana (y uttāna-kurmāsana), kukkutāsana, akarshana-
dhanurāsana, matsyendrāsana, paścimottanāsana, mayūrāsana, śavāsana, siddhāsana, padmāsana, simhāsana, 
bahadrāsana

GhS (cap 2): siddhāsana, padmāsana, bahadrāsana, muktāsana, vajrāsana, svastikāsana, simhāsana, 
gomukhāsana, virāsana, dhanurāsana, mṛtāsana (=śavāsana), guptāsana, matsyāsana, matsyendrāsana, 
paścimottanāsana, gorakshāsana, utkaṭāsana, sankaṭāsana, mayūrāsana, kukkuṭāsana, kurmāsana, mandukāsana
(y uttāna-maṇḍukāsana), vrikshāsana, garudāsana, vrishāsana, śalabhāsana, makarāsana, uṣṭrāsana, 
bhujangāsana y yogāsana

Beneficios generales: favorecen la salud y curan las enfermedades al equilibrar los humores del 
organismo (doshas), facilitan la digestión, dan fuerza y flexibilidad, producen poderes psíquicos, descansan
el cuerpo y la mente, hacen que el organismo esté sáttvico (eliminan rajas y tamas), despiertan la Kundalinī



Las mudrā (sellos) y los bandha (contracciones)

HYP (cap. 3) describe los siguientes 10 mudrā y bandha. GhS (cap 3) menciona los mismos y añade
15 más.

Mudrā: “sellos, gestos”. Ejercicios físicos, que se aplican junto con contracciones (bandha), 
retenciones y visualizaciones: 

Mahāmudrā, Mahābandha, Mahāvedha, Khecarī-mudrā, Viparītakaranī, Vajrolī, Shakticālana

Bandha: “contracción” o “cierre”. Sirven para encapsular el prāna en ciertas zonas corporales
Uddīyānabandha: cierre abdominal, hace ascender el prāna
Mūlabandha: contracción de la raíz (ano, perineo), despierta Kundalinī
Jālandharabandha: cierre de la garganta, evita que el prāna baje

Beneficios generales: Abren sushumnā, chakras y granthis, despiertan la Kundalinī, producen los 
siddhis y la liberación.



La regulación de la respiración: Prāṇāyāma
El Prāṇāyāma tiene tres componentes:

Pūraka: inhalación
Recaka: exhalación
Kumbhaka: retención a pulmón lleno (antara) o vacío (bahya)

Nāḍīśodhana (anuloma viloma): respiración alterna para la purificación de los canales
Sūryabheda(na): respiración solar (inhalar por la derecha y exhalar por la izquierda)
Ujjāyī: respiración victoriosa (inhalar por nariz, produciendo sonido en la garganta)
Śitalī: respiración refrescante (inhalar por la boca con lengua doblada)
Śitkarī: respiración del silbido
Bhastrikā: respiración del fuelle (inhalación y exhalación rápida por ambas narinas)
Bhramarī: respiración del zumbido de la abeja
Mūrchā: Inspirar y retener con jalamdhara bandha fijando la mirada en el entrecejo
Plavinī: llenar el cuerpo de aire.

Beneficios generales: Equilibra la energía, calma la mente y limpia las nādī.



La iluminación: Samādhi

• La meta del Haṭha-yoga es el Samadhi, como en el Rāja-yoga de Patañjali. La diferencia
con Patañjali es que aquí la liberación abarca el cuerpo-mente. Es la unión materia-
espíritu, no la separación

• Cuando a causa del despertar de la Kundalinī, el prāna sale de idā y pingalā y entra en 
sushumnā, llega hasta la coronilla, donde se funde con la mente (laya-yoga). La respiración
y la mente cesan y todo se funde en el brahman.

• A lo largo del proceso de ascenso de la kundalini se van oyendo sonidos cada más sutiles. 
Nādopasana: meditación en el sonido interior, hasta que se va más allá del sonido: ātman = 
brahman.



Yoga Moderno y 
Contemporaneo

Historia y 
filosofía
del Yoga IV

Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

http://www.davidethai.com/


 Fenómeno transcultural (Oriente-Occidente)

 Formas nuevas de yoga (riesgo: perder la esencia) versus Recuperación del yoga 
tradicional (riesgo: idealización)

 Preguntas para un debate abierto:

• ¿Por qué es tan distinto el yoga contemporáneo del tradicional?

• ¿Cómo enlaza el yoga actual con el tradicional?

• ¿Cuál es el criterio de legitimidad de un estilo de yoga? Ancestralidad
(autenticidad) versus Eficiencia (utilidad)

• ¿Cuál es la esencia común de todos los yogas, incluido el contemporáneo?

Tradición y Modernidad



 El yoga es una cultura viva en evolución.

 No es una tradición homogénea sino un conjunto de tradiciones: diversidad de 
técnicas físicas, mentales y espirituales con una cosmovisión y finalidad común.

 Es útil distinguir el yoga en sentido amplio (como camino espiritual) de la rama 
específica del hatha-yoga tradicional (énfasis en el trabajo psico-físico) y el Yoga 
moderno (Yoga postural)

 El hatha-yoga no es un estilo de yoga contemporaneo sino el paraguas que agrupa 
los distintos estilos de yoga postural.

Aclaraciones preliminares



 Contexto histórico: Colonización británica de la India (1750-1947). Influencia entre la cultura 
occidental y la hindú. 

 El yoga llega a Occidente: Crisis de la religión oficial que deja un vacío de espiritualidad. Llegada de 
maestros hindúes a América: Vivekananda, Yogananda, Ramana Maharshi, Aurobindo, Shivananda….

 Resurgimiento del hatha-yoga en la India (s. XIX-XX): Vishnudevananda, Indra Devi, 
Krishnamacharya, Pattabhi Jois, Iyengar, Desikachar…

 INFLUENCIA OCCIDENTAL

• Cultura física (culto al cuerpo, gimnasia sueca, culturismo, YMCA)

• Investigación científica y sobre los beneficios terapéuticos del yoga

 NACIONALISMO HINDÚ

• Interés por fomentar la educación física, moral y espiritual entre los jóvenes

• Interés por recuperar la tradición del haṭha-yoga como expresión ancestral de la cultura física 
india

Yoga moderno



Yogashālā (1930-52)
Palacio Jaganmohan, Mysore

El Maharaja de la ciudad de Mysore encarga a 
Krishnamacharya recuperar la práctica del hatha-yoga
tradicional y presentarlo a los jóvenes como una mejor 
alternativa de educación física y espiritual.

En el mismo gimnasio se practicaba Surya Namaskar y se 
enseñaban otros métodos de entrenamiento físico.

Algunas posturas de yoga son antiguas y otras son 
creadas en esta época.

https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg


Creación de nuevos estilos de hatha-yoga en Occidente (desde 1960)

La versión india renovada del hatha-yoga llegó a Occidente, donde entró en contacto con 

otras formas de trabajo corporal, el interés por la salud y el bienestar y las necesidades 

espirituales de la sociedad urbana capitalista

 Práctica psico-física-espiritual centrada en las posturas (āsana), combinada con 
enseñanzas filosóficas y otras prácticas del yoga tradicional.

 Se practica en el contexto de clases de yoga colectivas, impartidas por instructores 
certificados, especialmente en centros de grandes ciudades de todo el mundo. 

 Puede practicarse con una finalidad espiritual o bien para mejorar la forma física, 
la salud y el bienestar mental del individuo, tanto preventiva como 
terapéuticamente. 

 Aunque es una práctica individual, también contiene un cierto componente de 
ritual colectivo.

Hatha-yoga contemporáneo



La síntesis del Yoga contemporáneo

Hatha yoga 
medieval

Raja Yoga 
Patañjali

Vedanta

Karma Yoga

Bhakti Yoga

Hatha yoga 
contemporaneo



लोक ाः समस् ाः
सखुिनो भवन्त ु
lokāh
samastāh
sukhino
bhavantu



Bibliografía

Georg Feuerstein, La tradición del yoga. Historia, literatura, 
filosofía y práctica, Barcelona, Herder

Laia Villegas y Oscar Pujol, Diccionario del yoga, Historia, 
práctica, filosofía y mantras, Barcelona, Herder

Laia Villegas, Las estrofas del Sāṃkhya, Barcelona, Kairos

Oscar Pujol, Los Yogasutras de Patañjali, Kairós

Juan Mascaró, Bhagavad Gita, Penguin Books.

Alicia Souto, Los origenes del hatha-yoga, Ediciones Librería 
Argentina (contiene la traducción y comentario de: Haṭha-yoga-
paraḍīpikā, Gheraṇḍa-samhitā y Gorakṣa-śaṭakā).

Adrián Muñoz, Radiografía del Hatha-yoga, Colegio de México

Mark Singleton, El cuerpo del yoga, Kairos.



Yoga Moderno y 
Contemporaneo

Historia y 
filosofía
del Yoga IV

Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

http://www.davidethai.com/


 Fenómeno transcultural (Oriente-Occidente)

 Formas nuevas de yoga (riesgo: perder la esencia) versus Recuperación del yoga 
tradicional (riesgo: idealización)

 Preguntas para un debate abierto:

• ¿Por qué es tan distinto el yoga contemporáneo del tradicional?

• ¿Cómo enlaza el yoga actual con el tradicional?

• ¿Cuál es el criterio de legitimidad de un estilo de yoga? Ancestralidad
(autenticidad) versus Eficiencia (utilidad)

• ¿Cuál es la esencia común de todos los yogas, incluido el contemporáneo?

Tradición y Modernidad



 El yoga es una cultura viva en evolución.

 No es una tradición homogénea sino un conjunto de tradiciones: diversidad de 
técnicas físicas, mentales y espirituales con una cosmovisión y finalidad común.

 Es útil distinguir el yoga en sentido amplio (como camino espiritual) de la rama 
específica del hatha-yoga tradicional (énfasis en el trabajo psico-físico) y el Yoga 
moderno (Yoga postural)

 El hatha-yoga no es un estilo de yoga contemporaneo sino el paraguas que agrupa 
los distintos estilos de yoga postural.

Aclaraciones preliminares



 Contexto histórico: Colonización británica de la India (1750-1947). Influencia entre la cultura 
occidental y la hindú. 

 El yoga llega a Occidente: Crisis de la religión oficial que deja un vacío de espiritualidad. Llegada de 
maestros hindúes a América: Vivekananda, Yogananda, Ramana Maharshi, Aurobindo, Shivananda….

 Resurgimiento del hatha-yoga en la India (s. XIX-XX): Vishnudevananda, Indra Devi, 
Krishnamacharya, Pattabhi Jois, Iyengar, Desikachar…

 INFLUENCIA OCCIDENTAL

• Cultura física (culto al cuerpo, gimnasia sueca, culturismo, YMCA)

• Investigación científica y sobre los beneficios terapéuticos del yoga

 NACIONALISMO HINDÚ

• Interés por fomentar la educación física, moral y espiritual entre los jóvenes

• Interés por recuperar la tradición del haṭha-yoga como expresión ancestral de la cultura física 
india

Yoga moderno



Yogashālā (1930-52)
Palacio Jaganmohan, Mysore

El Maharaja de la ciudad de Mysore encarga a 
Krishnamacharya recuperar la práctica del hatha-yoga
tradicional y presentarlo a los jóvenes como una mejor 
alternativa de educación física y espiritual.

En el mismo gimnasio se practicaba Surya Namaskar y se 
enseñaban otros métodos de entrenamiento físico.

Algunas posturas de yoga son antiguas y otras son 
creadas en esta época.

https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg


Creación de nuevos estilos de hatha-yoga en Occidente (desde 1960)

La versión india renovada del hatha-yoga llegó a Occidente, donde entró en contacto con 

otras formas de trabajo corporal, el interés por la salud y el bienestar y las necesidades 

espirituales de la sociedad urbana capitalista

 Práctica psico-física-espiritual centrada en las posturas (āsana), combinada con 
enseñanzas filosóficas y otras prácticas del yoga tradicional.

 Se practica en el contexto de clases de yoga colectivas, impartidas por instructores 
certificados, especialmente en centros de grandes ciudades de todo el mundo. 

 Puede practicarse con una finalidad espiritual o bien para mejorar la forma física, 
la salud y el bienestar mental del individuo, tanto preventiva como 
terapéuticamente. 

 Aunque es una práctica individual, también contiene un cierto componente de 
ritual colectivo.

Hatha-yoga contemporáneo



La síntesis del Yoga contemporáneo

Hatha yoga 
medieval

Raja Yoga 
Patañjali

Vedanta

Karma Yoga

Bhakti Yoga

Hatha yoga 
contemporaneo



लोक ाः समस् ाः
सखुिनो भवन्त ु
lokāh
samastāh
sukhino
bhavantu



Bibliografía

Georg Feuerstein, La tradición del yoga. Historia, literatura, 
filosofía y práctica, Barcelona, Herder

Laia Villegas y Oscar Pujol, Diccionario del yoga, Historia, 
práctica, filosofía y mantras, Barcelona, Herder

Laia Villegas, Las estrofas del Sāṃkhya, Barcelona, Kairos

Oscar Pujol, Los Yogasutras de Patañjali, Kairós

Juan Mascaró, Bhagavad Gita, Penguin Books.

Alicia Souto, Los origenes del hatha-yoga, Ediciones Librería 
Argentina (contiene la traducción y comentario de: Haṭha-yoga-
paraḍīpikā, Gheraṇḍa-samhitā y Gorakṣa-śaṭakā).

Adrián Muñoz, Radiografía del Hatha-yoga, Colegio de México

Mark Singleton, El cuerpo del yoga, Kairos.


	Historia Yoga Filosofia antigua.pdf
	Sarria Yoga Filosofia 2.pdf
	Historia Yoga Filosofia Medieval.pdf
	Diapositiva 1: Historia y filosofía del Yoga III
	Diapositiva 2: Época medieval  Corrientes devocionales Vedanta Tantrismo Hatha Yoga
	Diapositiva 3:    Periodo medieval (VI-XVII d. C)
	Diapositiva 4: Teísmo: corrientes devocionales
	Diapositiva 5: Ishvara y Shakti: el Dios y la Diosa
	Diapositiva 6:    Vedānta: “el fin de los Vedas”
	Diapositiva 7: Conceptos del Advaita Vedanta 
	Diapositiva 8: Filosofía del Advaita Vedanta
	Diapositiva 9: Filosofía del Advaita Vedanta
	Diapositiva 10: La Conciencia testigo (sakshin)
	Diapositiva 11:    Tantrismo
	Diapositiva 12:    Principios filosóficos del tantra
	Diapositiva 13:   Corrientes del tantra
	Diapositiva 14: Todo es divino: el símbolo del Mandala
	Diapositiva 15: Shiva Nataraja
	Diapositiva 16: Representaciones simbólicas de la polaridad divina
	Diapositiva 17: Shri Yantra
	Diapositiva 18: Reivindicación del cuerpo
	Diapositiva 19: Reivindicación de lo mundano y transgresión
	Diapositiva 20:    Hatha-yoga tradicional (s. X - …)
	Diapositiva 21: El objetivo del hatha-yoga: el despertar de la kundalini
	Diapositiva 22: La práctica del Hatha-yoga
	Diapositiva 23: Haṭha-yoga-pradīpikā y Gheraṇḍa-sāṃhitā
	Diapositiva 24:  
	Diapositiva 25:  
	Diapositiva 26:  
	Diapositiva 27:  
	Diapositiva 28:  
	Diapositiva 29: Historia y filosofía del Yoga IV
	Diapositiva 30: Tradición y Modernidad
	Diapositiva 31: Aclaraciones preliminares
	Diapositiva 32: Yoga moderno
	Diapositiva 33: Yogashālā (1930-52) Palacio Jaganmohan, Mysore
	Diapositiva 34: Hatha-yoga contemporáneo 
	Diapositiva 35: La síntesis del Yoga contemporáneo 
	Diapositiva 36
	Diapositiva 37: Bibliografía

	Historia Yoga Filosofia Moderna.pdf



