Historia y filosotia
del Yoga

Epoca Antigua

© Laia Villegas www. laiavillegas.com



http://www.davidethai.com/




Definicion(es) de Yoga y espiritualiclacl hindu
YOGA:
1. “sujecion”, dominio, maestria.

2. “union”: medio o estado de union

Medio: Técnica, medio, disciplina,

Método orientado a la liberacion
de la ignorancia y el sufrimiento.

Camino espiritual

Estado: Union mistica, Integracion,

autorrealizacion

© Laia Villegas



© Laia Villegas

Rasgos esenciales cosmovision hindu

Creencia en la autoridad de los Vedas como Revelacion (sruti) y en el valor de la tradicion (smrti).

Hay una Divinidad Suprema, personal (7svara) o impersonal (brahman), de la que depende todo,
incluidas las otras divinidades.

Existe un orden cosmico-moral (rta, karman, dharma) que rige el funcionamiento del cosmos, la
sociedad y los seres individuales.

Creencia en la naturaleza espiritual del ser humano (purusa, atman). Sin embargo, a causa de la
ignorancia (avidya) de su verdadera esencia, el alma cae en el ciclo de las reencarnaciones
(samsara), donde experimenta el sufrimiento (duhkha).

Filosofia practica, de sabiduria (jhana), basada en la experiencia y orientada a la liberacion (moksa)
de la ignorancia y del sufrimiento.

Existen multiples caminos o sendas espirituales (yoga) para alcanzar la liberacion, todos ellos
validos. Debemos descubrir cual es el mas acorde con nuestra naturaleza y es posible combinarlos.



Historia antigua: las raices del yoga

Cultura védica indoeuropea (4500-1500
a.C)
(:SI?)I(E)!-IZISS(')I;)O:IQ) Civilitzacion del Valle del Indus Estatuillas de persona en postura de meditacion

- -Sarasvati(2500-1700 a. C.): Mohenjo
Dharo y Harappa
Cultura dravidica en el subcontinente indio

Rishis: sabios legendarios. Revelacion (sruti)

Religion animista, magia y chamanismo. Posible existencia
de técnicas yoguicas

Compilacion de los Vedas (samhita), las escrituras
reveladas:
Rg-veda (Veda de los himnos)
Sama-veda (Veda de los cantos)
Yajur-veda (Veda de las formulas sacrificiales)

Penetracion de los arios por el Noroeste

PERIODO VEDICO de la India (1500 a.C)

(2500-700 a. C.) Establecimientos en la cuenca del Ganges

(1000 a.C)

Vedismo y Pluralidad de corrientes (vratyas o Atharva-veda (Veda de las formulas magicas)
Brahmanismo ascetas. brahmanes oro doxc))/ s...) Comentarios de los Vedas:
ritualista ! Brahmanas (X-IX a. C.): exégesis del ritual

Aranyakas (IX-VIl a. C.). secciones del bosque
Upanisads (VI-IV a.C): ensenhanzas esotéricas,
misticas

Consolidacion del sistema de castas
(1000-500 a.C)




Historia antigua: B

s raices del yoga

PERIODO
PRECLASICO
(c.700- 100 a. C)
Brahmanismo mistico

Tiempo eje (VI a. C): Corrientes
Sramanicas (ascéticas)

Ortodoxas védicas: Upanishads
Heterodoxas: Budismo y Jainismo.

Incios del Samkhya-Yoga en las Upanisads medias (VI-IV
a.C):
Katha Upanisad
Svetasvatara Up.
Maitrayani/Maitri Up
Budismo: Canon pali (Tripitaka)

© Laia Villegas



| A religic’)n védica

Religiosidad vedica (Samhita) :
- Religion politeista y centrada en el ritual y el sacrificio. Familias de sacerdotes. Transmision oral
- La ciencia del ritual tenia como objetivo restaurar la armonia con las leyes universales y con el fluir de la existencia
para conseguir (no la liberacion sino) bienes mundanos (lluvias, éxito en la batalla, curacion de enfermedades, etc.) y
supramundanos (la inmortalidad y el renacimiento en uno de los cielos).
- Creencia en un orden cosmico (rta) que lo mantiene todo unido a base de conexiones y analogias entre los distintos
niveles (humano, divino y cosmico). Conexion macrocosmos-microcosmos.

Dioses indoeuropeos: Varuna (soberania), Indra (guerra), Ashvins (produccion, riqueza)
Dioses rituales:
Agni (fuego, mensajero de los dioses)
Soma (planta sagrada de la inmortalidad)
Sol (Savitri, Surya, Aditya)
Aurora (Ushas)

Vientos (Vayu y los Maruts)

Habla (Vac)
Rudra (un dios terrible, rayo, precursor del dios Shiva)
Dios de la muerte (Yama)

Brahmanismo ritualista (Brahmanas) : el ritual cobra mas importancia que los dioses. Ritualismo sofisticado y

exclusivo de la élite sacerdotal . .
© Laia Villegas



| Oos origenes védicos y no-védicos del yoga

Origen védico:
- La vision de un orden cosmico se desarrolla posteriormente en los conceptos de dharmay karman.
- La recitacion de mantras (mantra-yoga) tiene su origen en los vedas. Su funcion es calmar y concentrar la
mente. Ciencia del sonido sagrado: el universo se encuentra en un estado constante de vibracion (spanda)

- Los antiguos rsi (videntes) son los primeros yoguis, sabios iluminados, profetas, poetas que consiguieron sus
visiones gracias a sus practicas asceticas y meditativas (tapas) las expresaron en formulas sagradas (mantras)
- Regulacion de la respiracion asociada a la recitacion (pranayama).

- Experiencia visionaria. Componer un himno significaba visualizarlo en estado de contemplacion.

- Atencidon y concentracion en realidades trascendentes (jhana-yoga).

- Invocacion devocional de los dioses (bhakti-yoga).

- Mistica sacrificial: Sacrifico interior, rendicion del ego a un orden superior.

Origenes no-vedicos:
- Valle del Indo (estatuilla en meditacion, precursor de Shiva)
- Cultura dravidica: culto a la Diosa, Sakti- kundalini, que esta en el origen del tantrismo

Origen combinado:
El yoga es el resultado de la espiritualizacion de la religion brahmanica védica ortodoxa y la tradicion de los
ascetas (rishis, vratyas, tapasvin, samnyasin)

© Laia Villegas



Periodo upaniséclico: el gjro mistico (c.700-400 a. c)

Contexto historico: s. VI a. C (expresion “tiempo eje” ) - Norte de la India: cambio en el pensamiento y
la religiosidad, un giro de la religion externa a la interna, del ritual a la mistica.
Aparicion de diversas corrientes misticas, ascéticas y de renunciantes (Sramana).

Contexto social: Reaccion de las otras castas al monopolio y ritualismo brahmanico oficial
Influencia de las corrientes ascéticas no védicas

Brahmanismo mistico (astika, ortodoxo):
Reinterpretacion espiritual y simbolica del ritual y el sacrificio vedicos. Interiorizacion del ritual:
Meditacion
Aparecen por primera vez las nociones de samsara (reencarnacion), karma (ley de la causalidad moral
de las acciones) , samnyasa (renuncia) y moksa (liberacion): Upanishad

Budismo y Jainismo (nastika, heterodoxas):
Subrayaban la vertiente pragmatica y soteriologica de la religion y rechazaban los rituales sacrificiales y
la metafisica.

© Laia Villegas



|_a ensefianza de las Upanisacls

Compilaciones de parabolas, dialogos y ensenanzas escritas en un lenguaje poético-filosofico y que circulaban en
los circulos de ascetas renunciantes
Upanisad (upa=cerca, ni=abajo, sad=sentarse) “sentarse cerca del maestro”, las ensenanzas secretas
transmitidas al oido por el maestro a su discipulo.
veda-anta : final de los Vedas, ensenanza ultima o esencial de la sabiduria védica

Monismo mistico (aGtman es brahman):

SoOlo existe una Realidad Absoluta, el brahman, que es infinito, eterno, indivisible. Todo este universo es una
manifestacion o apariencia de €l. Todo es divino y todo es Uno. El verdadero ser (atman) de cada uno de nosotros
— y de todas las cosas — es brahman. Mahavakya (grandes sentencias)

so’ham: Yo soy eso
neti neti: ni esto ni aquello (el Absoluto no es mi cuerpo, no es mi mente, no es ningun Dios particular...)
aham Brahma asmi: Yo soy el Absoluto
tat tvam asi: Tu eres Eso
El conocimiento experiencial de la identidad atman-brahman es el conocimiento definitivo y libera del sufrimiento.

Jnana-yoga: practica de la autoindagacion (adhyatmavidya):
1) Escuchar al maestro (shravana)
2) Reflexionar sobre las ensenanzas. Ver todas las perspectivas (manana)
3) Meditar en ellas, para corroborar con la propia experiencia (nididhyasana)
4) La experiencia de la Unidad.

© Laia Villegas



|_a ensefianza de las Upaﬂisacls

Yoga: disciplina espiritual para purificar el karma y alcanzar la liberacion del sufrimiento y samsara
Karman: (Vkr: hacer) ley césmica-moral segun la cual las acciones buenas o meritorias acaban produciendo
resultados placenteros, y las malas o inadecuadas, resultados dolorosos, en esta vida o en otras posteriores.

Suhkha: placer // Duhkha: sufrimiento, malestar, experiencia del dolor.
Samsara: (sam "junto" + Vsr "correr, fluir") rueda de la existencia mundana, ciclo del devenir, mundo espacio-
temporal determinado por la ley del karman y la reencarnacion. Es el continuo fluir o pasar de todas las cosas

perecederas
Jnana, vidya: conocimiento completo y liberador, sabiduria acerca de la verdadera naturaleza de uno mismo vy del
mundo.
Moksa, mukti: liberacion de la rueda del samsara con la que se pone fin de forma definitiva a todo el sufrimiento
existencial

Atman: "uno mismo"; Yo verdadero, Si-mismo, esencia individual, la verdadera naturaleza de uno mismo y de
todas las cosas. Para el hinduismo nuestro verdadero atman es de naturaleza espiritual y es idéntico a brahman.
Brahman: (Vbrh "crecer, expandirse")

a) significado ritual: poder magico de la palabra ritual (en los Vedas)

b) significado mistico: el Absoluto que todo lo impregna, todo lo abarca y lo trasciende, mas alla de lo que puede
conocerse y expresarse. La escuela del vedanta intenta describirlo mediante la combinacion de palabras sat-cit-
ananda
Todo es una manifestacion del Absoluto,4 niveles:

Brahman: trascendente
Ishvara: dios personal
Hiranyagarbha: semilla de la creacion

Viraj: creacion © Laia Villegas



| 0s envoltorios (koéa) del Ser (atman)

panca-kosa: las cinco envolturas o recubrimientos
del atman

anna-maya-kosa (envoltura hecha de comida):
Cuerpo fisico

prana-maya-kosa (envoltura hecha de energia
vital). Cuerpo energético

mano-maya-kosa (envoltura hecha de mente):
Taittiriya Operpehaemal-angigicol/ aC

vijhnana-maya-kosa (envoltura hecha de
consciencia): Cuerpo intuitivo, intelectual, budico

ananda-maya-kosa (envoltura hecha de gozo) :
Cuerpo de dicha

© Laia Villegas



© Laia Villegas

E| yoga en las Upanisads

Yoga: proceso de control de los sentidos y la mente
orientado a liberar el espiritu de lo material.

Considera que el atman es el cochero y que el cuerpo es el carro.
Considera que la facultad de la sabiduria (buddhi) es el auriga, y la
mente (manas) las riendas.

A los sentidos los llaman caballos y a los objetos de los sentidos
sus pastizales. A ese atman, cuando esta unido al cuerpo, los
sentidos y la mente, los sabios lo llaman el sujeto de la experiencia.
Aqguel que es ignorante, cuya mente esta constantemente dispersa,
tiene sus sentidos fuera de control, como los caballos rebeldes de
un auriga.

Pero aquel cuya mente esta centrada, controla sus sentidos como
los caballos disciplinados de un auriga.

Aqguel que es ignorante, estupido, siempre impuro, jamas alcanza el
objetivo [noble], sino que da vueltas en el ciclo [sin fin de
nacimientos y muertes].

Pero quien conoce, con su mente siempre pura, alcanza el objetivo
gracias al cual no vuelve a nacer jamas.

El hombre cuyo auriga es la comprension y tiene las riendas de la
mente [bajo control], llega al final de su viaje, [que es] la Morada
suprema de Vishnu.

(Katha Upanisad 1.3.3-9)



Otras tradiciones ascéticas: budismo 3Jaini5mo

Contexto historico (s. VI a. C.):
La via del medio y el camino octuple

Las cuatro nobles verdades:
Diagnostico: El sufrimiento es inherente a la existencia.
Causa: La causa del sufrimiento es el deseo.
Curacion: Al suprimir el deseo cesa el sufrimiento.

Tratamiento: El camino para eliminar el sufrimiento es el Noble

Octuple Sendero.
© Laia



Sistemas de yoga en B época antigua

Jnana-yoga: Yoga del conocimiento
Mantra-yoga: Yoga de la purificacion de la mente
Karma-yoga: Yoga de la accion
Bhakti-yoga: Yoga de |la devocion

© Laia



Mantra~9oga

Metatisica de la Palabra (vac). Proceso de manitestacion y
densificacion en 4 niveles:

Para-vac: Nada, sonido inauclible, inmanifiesto
Paégant‘i’wéc: visible (imagen mental antes del Pensamiento,
intencion, bindu, semilla de la manitestacion)
Madhgaméwe‘éc: intermedia (sonido inaudible, existe como

Pensamiento)
Vaikhars: manifiesta (sonido audible)

© Laia



El mantra aum (OM) Mandukya Upanisad El cuarto estado (Turiya)
Absoluto (Brahman/Atman)

Sueno profundo (Sushupti) supraconsciente

Cuerpo causal (Prajna) Silencio
incon:nciente Maya (Velo de la ilusion)
Ensonacion (Svapna)
Vigilia (Jagrat) Cuerpo sutil (Taijasa)
Cuerpo tosco (Vaishvanara) subconsciente
consciente U
A

© Laia



3 3atr‘i' Mantra Rg-veda 3.62.10

30
Om bhar bhuvah svah 1{{ F: <dJ:

tat savitur varenyam aﬂ. 'GI'WU'EIT[
bhargo devasya dhimahi

dhiyo yo nah pracodayat

fear ar 7: g

Oh [creador de] la Tierra, el espacio intermedio y el cielo!

Meditemos en la magnificencia del Sol 3% Qﬂ-ﬁr Qﬂ-ﬁ-

Que el resplandor de Dios ilumine nuestras mentes [?(

© Laia



AIpl: JHET:
JEAT Hag

lokah
samastah
sukhino
bhavantu




© Laia Villegas




Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

Historia y

filosofia
del Yoga ll

Epoca Clasica



http://www.davidethai.com/

Hinduismo popular
* La religion popular se recoge en las epopeyas y puranas:

Mahabharata, Vyasa (s. V a.C-V d.C) (incluye Bhagavad-grta, s.
Il a.C)

Ramayana, Valmikt (200 a. C-200 d.C)

Puranas: compendios de leyendas y mitologia

* |dea de una divinidad unica (Ishvara, brahman) que se manifiesta a
través de multiples nombres y formas.

* Dioses del pantedn hindu (Shiva, Vishnu, Rama, Krishna, Parvati,
Lakshmi, Kali, Durga, Sarasvati, Ganesha, etc.)

* El yoga se hace accesible a todas las castas, en un yoga integral que
combina: jnana-bhakti-karma-yoga.

. Los cuatro objetivos de la vida (purusharta): el placer (kama), la

LA AR & S Y P N D Y A A U I I - A A Y R Y



Bhagavad-gita

El Mahabharata narra las guerras entre el clan de los pandavas y los
kauravas.

La Gita (Cancion del Bienaventurado) ocupa los capitulos 23 a 40 del
libro VI de la epopeya. Contiene 700 shlokas (estrofas) y recoge el
dialogo entre Krishna y Arjuna.

* Presenta un camino espiritual integral que se adapta las circunstancias
de vida de cada persona: jiana, karma y bhakti-yoga (mente-cuerpo-

corazon)
* “Yoga es ecuanimidad”, “Yoga es destreza en la accion”

« Karma-yoga: accion desinteresada, libre de ego, por servicio. Actuar
desde el Ser, con la mente clara y enfocada, segun el propio deber
(sva-dharma), renunciando a los frutos de nuestras acciones,

P N D B P A P S D D . I I R I B



La filosofia clasica: los seis darshanas

Dinastia Gupta (320-540 d. C): Edad de oro de la filosofia y cultura india.

Las seis escuelas de filosofia clasicas (darshanas) recogen las ensefnanzas de las Upanishads
pero la elaboran desde diferentes “perspectivas”. Cada una tiene un tratado basico, un
fildbsofo fundador y se especializa en una rama del saber:

Samkhya: Cosmologia y metafisica, Samkhya-karika de ISvarakrsna (IV d. C)

Yoga: Psicologia y practica espiritual, Yoga-satra de Patanjali (s. Il d.C)

Nyaya: Logica y epistemologia. Nyaya-sdtra de Gautama (Il a. C- 1l d. C)

Vaisesika: Filosofia de la naturaleza. Vaisheshika-sitra de Kanada (c. Il d. C)

Mimamsa: Ritualismo védico. Mimamsa-sdatra de Jaimini (1 d.C)

Vedanta: Mistica y sabiduria no dual. Upanishads, Bhagavad-gita (Il a. C), Brahma-sdatra de
Badarayana (I d.C)



Samkhya

Significado del término samkhya
“Enumeracion” (de samkhya, “numero”)
“conocimiento completo” (de Vkhya “conocer’ y sam “totalidad”).

Enumerar y reflexionar sobre los principios basicos de toda la
realidad con el fin de discernir nuestra verdadera esencia y
mediante este conocimiento completo alcanzar la liberacion.



Samkhya-Yoga, dos filosofias hermanas

El Samkhya aporta la teoria y se
enfoca en el conocimiento (jAana)
para alcanzar la liberacion.

El Yoga recoge la metafisica del
Samkhya y propone una practica
espiritual (sadhana) necesaria para
purificar la mente y alcanzar la
liberacion.



Metafisica Samkhya: Dualidad Espiritu y Materia

4 >

Purusha: E. pmtu-Conc:enc:a
Energia



Los tres gunas (“hilos”): cualidades o energias de la
naturaleza

Sattva, simbolizado por el color blanco, posee cualidades como la
transparencia, la luminosidad, la claridad, la ligereza, el
conocimiento, el movimiento ascendente, la felicidad y la bondad.

Rajas, simbolizado por el color rojo, posee cualidades como la
movilidad, la actividad, el movimiento expansivo, el estimulo, la
fuerza, el deseo, la pasion, el dolor.

Tamas, simbolizado por el color negro, posee cualidades como la
pesadez, la solidez, la oscuridad, la indiferencia, el movimiento
descendente, la ofuscacion, la embriaguez, el sueno y la
iInconsciencia.



Sthala sarira: cuerpo fisico
Bhata (Elementos)
Indriya (Sentidos)

Suksma Sarira: cuerpo sutil
Buddhi (mente superior)
Manas (mente inferior)

Ahamkara (ego)

Karana $arira: cuerpo causal
Purusa (espiritu)
Parkriti avyakta (matriz)

Cosmologia Samkhya : los 25 tattva



Cuerpo fisico
*Elementos fisicos
*Sentidos

Cuerpo sutil
*Mente superior
*Mente inferior
*Ego

Cuerpo causal
*Deposito karmico, inconse

Purusa
*Espiritu , Conciencia

El ser humano




La liberacion segun el Samkhya

El camino espiritual consiste en discernir (viveka) la conciencia espiritual de la
mente material. Para ello hay que comprender la estructura dual de la
realidad, des-identificarse del cuerpo-mente, para identificarse con la
conciencia o espiritu.

La liberacion (kaivalya) sucede cuando el espiritu se emancipa de la materia y
todo lo relacionado con ella. Recupera su libertad y contempla en paz la
danza de la existencia.

El Yoga de Patanjali recoge estas premisas pero afiade que también es
necesario purificar nuestra parte natural (cuerpo-mente), hacerla mas
sattvica, y asi poder separarnos de ella de forma gradual y eficaz.



El Yoga clasico (ashtanga-yoga o raja-yoga)

Yoga-sutras, s. Il dC, Patanjali

1. samadhi-pada, capitulo sobre la contemplacion (51
aforismos)

2. sadhana-pada, capitulo sobre la practica (55 aforismos)

3. vibhdti-pada, capitulo sobre los poderes extraordinarios
(55 aforismos)

4. kaivalya-pada, capitulo sobre la liberacion (34
aforismos)



Definicion y objetivo del yoga

1.2 yogas citta-vritti-nirodhah

Yoga es el cese (nirodha) de los procesos mentales (citta-vritti):
e conocimiento verdadero (pramana)

« conocimiento erréneo (viparyaya)

« Imaginacion (vikalpa)

« Sueno (nidra)

« Memoria (smriti)

1.3. Cuando la mente se calma, la conciencia se establece en su propia
naturaleza.

1.4. En el estado ordinario, la conciencia asume la forma de los procesos
mentales.



Psicologia del Yoga: Conciencia y Mente

5 Vrittis
GEIED)

Concienci
a
testigo

Samskar
as
5
Klesh2s
{(Tamas)

Intelecto
(Sattva)

Purusha (d’shtri): Conciencia



Las 5 aflicciones (klesha)

Los aspectos de la vida que generan sufrimiento son:

«avidya: ignorancia radical metafisica, velo de la ilusion.
~asmita: sentido del yo, ego, egoismo

‘raga: apego, deseo, depende del recuerdo del placer.
-dvesha: aversion, rechazo, depende del recuerdo del dolor.
«abhinivesha: apego a la vida, miedo a la muerte.

Para contrarrestar los kleshas y calmar la mente se recomienda:

- cultivar las virtudes opuestas: benevolencia, compasion, alegria,
ecuanimidad

- La practica constante de la meditacion y el desapego de sus resultados



Los estados de la mente (citta-bhumi)

* mente dispersa (rajas)

* mente confusa (tamas)

* mente concentrada (sattvay rajas)
* mente contemplativa (sattva)

* mente detenida (purusha)

Para alcanzar el silencio (nirodha)
y la contemplacion (samadhi), antes hay que
purificar, calmar, encauzar y unificar la mente



¢ Como calmar la mente? Los dos pilares del Yoga

1.12 El cese de las fluctuaciones mentales se produce mediante
la practica (abhyasa) y el desapego (vairagya).

Practica: disciplina, dedicacion, orientacion firme
hacia la estabilidad mental, de forma perseverante y respetuosa

Desapego: ecuanimidad, autodominio, aceptacion,
desprendimiento, entrega, desapego de los resultados de la
practica



Kriya-yoga: el yoga preliminar
El kriya-yoga es el yoga de purificacion y sirve para calmar la mente y debilitar los kleshas (YS
2.2). Abarca los tres primeros niyamas
tapas: practicas ascéticas, austeridades (cuerpo fisico y energético)

svadhyaya : auto-estudio, meditacion (mente)

1Svarapranidhana: meditacién constante en Dios, entrega (corazon)



Ashtanga-yoga: yoga de ocho partes

El segundo capitulo de los Yogasutras habla de los ocho
miembros o partes de la practica del yoga:

Yoga externo:
Yama: Conducta ética (externa)
Niyama: Disciplina personal (interna)
Asana: Postura
Pranayama: Regulacion de la respiracion
Pratyahara: Abstraccion sensorial
Yoga interno:
Dharana: Concentracion
Dhyana: Meditacion
Samadhi: Contemplacion



Vision lineal: gradual

>ID> <

THE 8
MBS OF ASANA
/ G A N N

YOGAPEDIA

vision de rueda: interconectados



Yama: codigo ético universal

2.30 Las normas de conducta ética (yama) son:

Ahimsa: no violencia, respeto, bondad, compasion
Satya: verdad, sinceridad, autenticidad

Asteya: no robar, honestidad

Brahmacarya: contencion de la energia, moderacion
Aparigraha: no avaricia, simplicidad, desapego



Niyama: disciplina personal de purificacion

2.32 Las disciplinas internas (niyama) son:

Shauca: “limpieza” interna y externa, pureza,
Samtosha: “contento”, satisfaccion, agradecimiento,
aceptacion alegre

Tapas: “fervor”, actitud ascética, austeridades
Svadhyaya: “auto-estudio”, autoindagacion, reflexion
Ishvarapranidhana: “fijar la mente en Dios”, devocion,
entrega, rendicion



Asana: “asiento”, postura de meditacion

2.46 sthira-sukham asanam
La postura sera estable y comoda.

Patanjali se refiere a cualquier postura
de meditacion que nos permita que el
Cuerpo no sea un obstaculo y poder
entrar en meditacion.

No se refiere a las posturas del hatha-yoga



Pranayama: Control de la Respiracion

2.49 Con una postura estable, se entra en el control de la
respiracion, alargando el espacio entre inhalacion y
exhalacion.

A 0
- — —  F— \SMC
2.50 Los tres factores del Pranayama .l’ \ A\
son inhalacion, exhalacion y retencion. —~ ,---‘};-\ "\.\ 5
. S - . l y 1) \
La respiracion se va haciendo \ YN Y
cada vez mas prolongada y sutil. N f |
)| RN
{ \ \\‘\\‘ —
"'/— ¢';-\}' S — 'T'f"/':_‘--:; N
\ '/ . -. .‘""‘«'_ - ;\./



Pratyahara: Interiorizacion

2.54 | a retirada de los sentidos se produce cuando dejan de
estar en contacto con sus objetos y se interiorizan.

2.55 De esta forma se alcanza el dominio supremo de los
sentidos.

Los sentidos nos estimulan, nos enfocan al mundo exterior y
dispersan la mente. Cerrarlos facilita el aquietamiento de la
mente y es el paso previo del yoga interno o meditativo.



Dharana: Concentracion

3.1 La concentracion es la fijacidon de la mente en un
lugar.



Dhyana: Meditacion

3.2 La meditacion es la continuidad perceptiva en ese
mismo lugar.

Hay muchas técnicas de meditacion. Pero Patanjali no habla de
practicas sino de un estado de fluidez mental calmada y enfocada.



“ . = Y W’

adhi: Contemplacion

.3 La contemplacion es esa misma [continuidad | /!‘
erceptiva] cuando refleja sélo el objeto y aparece
como vacia de si misma. 4

Samadhi es el estado de iluminacion. Con la mente _
completamente en silencio, uno se reconoce a si ‘ :
> mismo como la conciencia pura (purusha).




Samyama: Maestria

3.4 trayam ekatra samyamah

La maestria (samyama) es la aplicacion simultanea de
estas tres en un unico lugar.

3.5-6 De |la maestria surge samadhr
la luz de la sabiduria
(samadhi-prajna) Samyam

en distintos niveles. dharana

dhyana



Samadhi e lluminacion

Vision de la perfeccion e
interconexion de todo
Disolucion del ego y la separacion
Vivir sin sufrimiento, gozo de vivir
Ecuanimidad amorosa, compasion
Aceptacion de la muerte
Maestria interna, autogobierno
Capacidad de guiar a otros
Humildad
Claridad y sabiduria
Independencia, desapego vV libertad
Autorrealizacion del potencial
humano



Poderes sobrenaturales (Vibhuti, Siddhi)

El tercer capitulo de los Yogasutras habla de los “poderes” psiquicos
que pueden manifestarse en la mente del yogui a medida que
avanza en la practica.

* Entender el lenguaje de los animales

* Acceder a la mente de los demas

» Perfeccion del cuerpo: fuerza, poder vivir sin bebida ni alimento,
invisibilidad

* Omnisciencia: conocimiento de la mente, del cuerpo, del
universo...

« Dominio del tiempo: Conocimiento del pasado y del futuro

* Percepcidon extrasensorial: vision de seres espirituales



Discernimiento (viveka) y liberacion (kaivalya)

3.37 Estos poderes (siddhi) se consideran logros en el estado ordinario
de la mente pero en realidad son obstaculos para la contemplacion.

3.50. Cultivando la indiferencia (vairagya) incluso hacia estos poderes
(vibhuti), se destruye la tltima semilla de la imperfeccion y se
produce la liberacion (kaivalya).

3.55. Cuando se produce en igual medida la purificacion de la mente
y de la conciencia se obtiene la liberacion (kaivalya).



TPl JHIT:

GREAT Ha

lokah
samastah
sukhino
bhavantu




Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

Historiay
filosofia
del Yoga III

Epoca Medieval


http://www.davidethai.com/

Epoca medieval

Corrientes devocionales
Vedanta

Tantrismo

Hatha Yoga



Periodo medieval (VI-XVII d. C)

Popularizacidon del hinduismo: Construcciéon de templos e imagenes para el culto
publico y doméstico, peregrinaciones y festividades, cantos y poemas populares.

Teismo (bhakti): Destacan el culto a Shiva, Vishnu, Rama, Krishna, Hanuman,
Ganesha y las formas de la Diosa Shakti (Durga, Kali, Paravati, Lakshmi).

Filosofia (jiana): Desarrollo de las escuelas filoséficas clasicas. Auge del Vedanta,
especialmente la escuela del Advaita-vedanta (no dualista) fundada por Shankara (siglo

VIII)

Tantra: A partir del siglo VI, aparece una nueva perspectiva espiritual, el tantrismo, a
la cual pertenece el hatha-yoga

El islam en la India (siglos XII-XVIII): Sikhismo, fundado por guru Nanak (1469-
1539)



Teismo: corrientes devocionales

Trimurti (los tres rostros de Dios)

El Absoluto (brahman) se manifiesta en tres formas y
funciones, que son los tres dioses principales:

Brahma: Creador
Shiva: Destructor
Vishnu: Conservador

Todos los dioses estan subordinados a un dios principal que el devoto elige como
preferido (ishta-devata):

*Shivaitas: devotos de Shiva

*Vishnuitas: devotos de Vishnu o de alguno de sus avatdara (encarnaciones)
*Shaktas: devotos de Shakti (la Madre divina) en alguna de sus formas



Ishvara y Shakti: el Dios y la Diosa

Cada Dios (Ishvara) representa un aspecto de la conciencia divina y tiene una consorte, que
representa su energia (Shakti)

Shiva y Parvati Brahma y Sarasvati Vishnu y Lakshmi



Vedanta: “el fin de los Vedas”

Las tres fuentes textuales:

* 11 Upanishads antiguas
* Bhagavad-gita (Il a. C)
* Brahma-stitra de Badarayana (I d.C)

Escuelas del Vedanta:

* Advaita-vedanta (no dualista) de Shankara (s. VIII d. C)
* Vishishta-advaita-vedanta (no dualista con

distinciones), Ramanuja (s. XI d. C)
* Duaita-vedanta (dualista) de Madhva (s. XIII d. C)



Conceptos del Advaita Vedanta

Advaita: “no dualismo”, visién de la Unidad subyacente al Todo

Atman: Si mismo o esencia divina en el ser humano. Es idéntico a Brahman
Jiva: Yo individual. Atman encarnado, ser vivo, vehiculo psico-fisico del Atman.

Brahman/Paramatman: Absoluto, Ser Supremo, desde el punto de vista csmico.
Nirguna-brahman: brahman sin cualidades
Saguna-brahman: brahman con cualidades. Ishvara: Senor.

Maya: velo de la ignorancia que oculta Brahman, ilusién, magia

Avidya: Ignorancia originaria acerca de nuestra esencia y la naturaleza de lo Real
Adhyasa: Mecanismo de superposiciéon o proyecciéon de upadhis

Upadhi: limitaciones de la Realidad Una con nombres y formas (nama-rupa)
Jagrat: mundo ilusorio hecho de nombres y formas (nama-rupa)



Filosofia del Advaita Vedanta

No dualismo: Somos uno con el Ser Supremo (Paramatman). Nuestra alma
(Atman) es en esencia idéntica a Dios o el Absoluto (Brahman): sat-cid-ananda

El yo individual (Jiva) y el mundo (Jagrat)
son una ilusién (Maya), una
proyeccion ficticia.

El sufrimiento humano proviene
de esta ignorancia (Avidya):
la ilusién de ser un individuo separado

Construimos el mundo superponiendo a la Realidad No-dual proyecciones
(upadhi) que lo dividen mediante nombres y formas (nama-rupa)



Filosofia del Advaita Vedanta

El yoga nos prepara y nos purifica pero solo la sabiduria nos libera. La practica
del Vedanta es el jiana-yoga: estudio de textos, escucha del maestro,
autoindagacién, meditacién y comprension experiencial de esta verdad.

Nos identificamos con el ego limitado y separado (memoria de experienciasy
proyecciones de un yo ideal), lo cual genera deseo, miedo y sufrimiento

La liberacion (Moksha) es el despertar de este suefio ilusorio (Maya)

La sabiduria es el resultado de la muerte del ego: Des-aprender para Recordar lo
que Ya Somos, Ahora, Asombro

Brahman/ Atman se experimenta como Sat (Ser) Cid (Conciencia) Ananda (Gozo)



La Conciencia testigo (sakshin)

El observador no puede ser conocido. Es auto-luminoso (sva-prakasha), la
Fuente

La Conciencia es la condicién de posibilidad de toda experiencia, el trasfondo
permanente donde todo acontece, en cualquier estado de conciencia

Diferencia con el ego: La conciencia testigo no es parcial (no elige donde pone
atencion), no se identifica con ningin contenido mental, no es subjetiva (no
hace asociaciones con recuerdos o ideas), no valora (por apego o rechazo).

La conciencia testigo es omniabarcante, desapegada, neutra y ecudnime. Es pura
atencién abierta. Curiosidad. Mente de principiante



Tantrismo

Tan-tra: “urdimbre”, visiéon de que todo estd entrelazado; doctrina; tratado

* Aparece como movimiento en el s. VI en la India, tiene su esplendor en el XI 'y
pervive hasta el dia de hoy.

* Raices pre-arias mas antiguas: cultura matriarcal, chamanismo, magia...

* Filosofia libertina que surgié como reaccién al elitismo de la religién brahmanica,
por un lado, y al extremo ascetismo de los renunciantes, por el otro.

*  Meétodo experimental dirigido a expandir la conciencia y alcanzar la iluminacién,
pero también busca lograr experiencias psicosomaticas y poderes sobrenaturales.

Este enfoque espiritual se adapta a muchas corrientes: vishnuitas, shivaitas (Shivaismo
de Cachemira), shaktas, budismo tibetano, hatha-yoga, laya-yoga...



Principios filosoficos del tantra

Todo es divino: El mundo material, la existencia, no es ilusoria, sino, al contrario, una
expresion de lo divino

Afirmacidn de la vida: No son necesarias las austeridades y la renuncia. Podemos y
debemos alcanzar lo divino desde la experiencia humana encarnada

Principio de polaridad: Conciencia y Energia, Shiva y Shakti, Masculino y Femenino
Reivindicacidon del principio divino femenino y del cuerpo.

Espiritu transgresor de las normas sociales. Espiritualidad libre, abierta a todas las castas
y a las mujeres

Esotérico: Sistema de iniciacién maestro-discipulo. Trabaja con lo oculto, las energias, la
simbologia, la vibracién, la magia, etc.

Fisiologia sutil: canales energéticos, chakras... especialmente en el hatha-yoga

Técnicas muy elaboradas: rituales, ceremonias, ejercicios de purificacion, visualizacion,
mantras, mudras...

Doble objetivo: iluminacién y poderes sobrenaturales. Integrar materia y espiritu.



Corrientes del tantra

Tantra de la mano izquierda:

Practicas transgresoras externas, como relaciones sexuales orgidsticas, meditaciones con
cadaveres, rituales, sacrificios, uso de drogas, etc.

Tantra de la mano derecha:

Pricticas simbdlicas y energéticas (menos radicales), como mantras, plegarias,
peregrinaciones, visualizaciones, geometria sagrada (mandalas y yantras), simbolismo,
trabajo con el cuerpo sutil y fisico (mudras, bandhas, kriyas, asana...)

También se dividen segun su divinidad mayor:
* Vishnuitas

e Shivaitas
e Shaktas



Todo es divino: el simbolo del Mandala

Diagrama circular simbélico que
representa la divinidad, el individuo y el
COSMOS.

Simbolo de integracién: centro-alma
(bindu), cuadrado con 4 puertas (las 4

direcciones), circulo (cosmos)

Meditacion con el mandala: el viaje
hacia uno mismo



Shiva Nataraja

Shiva danzarin representa la creacién como una danza
eterna, un juego césmico (Lila)

Circulo de llamas: conciencia

Las cinco energias (shakti) de Shiva

- creacion: mano derecha en alto con el tambor

- conservacion: mano derecha abajo con mudra de
proteccion

«  destruccion: fuego que sostiene en su mano izquierda
elevada

«  ocultacion: pie derecho sobre el demonio de la
ignorancia.

- revelacion: pie izquierdo levantado y la mano izquierda
hacia abajo



Representaciones simbolicas de la polaridad divina

Ardhanarishvara : divinidad andrégina

Linga (falo) y yoni (utero)



Shri Yantra

Diagrama geométrico que representa la
integracién de las dualidades en todos

los niveles del universo. Soporte para la
concentracién y simbolo de la Creacién

Centro: bindu, punto semilla, matriz
Tridngulo orientado hacia arriba:

Shiva, masculino, conciencia
Tridngulo orientado hacia abajo:

Shakti, femenino, energia creadora



Reivindicacion del cuerpo

El cuerpo:

Es el templo del alma

Contiene todo el cosmos (microcosmos=
mMacrocosmos)

Es nuestro vehiculo hacia la espiritualidad

El Yoga tantrico es la disciplina psico-fisica
destinada a despertar la energia
espiritual del cuerpo (kundalini). El
objetivo es crear un cuerpo divino,
diamantino (vajra), fuerte y capaz de
sostener el estado de samadhi.



Reivindicacion de o mundano y transgresion

En el camino espiritual, hay que empezar por lo mas denso y mundano para
ascender a lo més elevado y divino.

Hay que integrarlo todo y todo puede ser ttil para la practica espiritual (cuerpo,
imaginacién, sonido, sexo, drogas...)

Libertad: El tantra rompe las normas sociales sobre bebida, comida, sexo, el
sistema de castas, el rol de las mujeres, la muerte...

La préctica de las cinco M’s (pafica-makara)
Mada: alcohol
Mamsa: carne
Matsya: pescado
Mudra: cereales
Maithuna: unién sexual



Hatha-yoga tradicional (s. X - ...)

Hatha: “fuerza”; ha (sol) + tha (luna)

Fundador: Goraknath o Gorakshanath, discipulo de Matsyendranath (primer maestro de la
tradicién ndth, una forma de shivaismo no dualista).

Textos: Goraksha-shataka, Yoga-bija (s. X), Goraksapaddhati (s. XII-XIII)
Hatha-yoga-pradipika (s. XV)
Gheranda-samhita, Shiva-samhitda, Hatha-ratnavali (s. XVII)

Escuela tantrica que se enfoca en purificar y adquirir maestria sobre el cuerpo y las energias
sutiles. El objetivo es el mismo que en los otros yogas, la liberacién, pero también valora el
cuerpo, la salud, el equilibrio energético, la longevidad y el logro de poderes. En un cuerpo
fuerte, puro y disciplinado, se produce de forma natural el desarrollo moral y espiritual.

“El hatha-yoga no es para el cuerpo, sino desde el cuerpo; no busca la salud, sino la iluminacién”



El objetivo del hatha-yoga: el despertar de la kundalini

Shiva: Conciencia universal, principio
masculino (coronilla)

L Cuando la energia kundalini
(Shakti) despierta, asciende por el
canal central (sushumna), activando
los 7 chakrasy se une con la
conciencia (Siva). De esta unién fluye
el néctar de la inmortalidad (amrita)
y el yogui entra en samadhi.

Shakti: Energia creativa, principio femenino,
kundalini (base de la columna)



La practica del Hatha-yoga

«  Posturas del cuerpo (@sana), para producir determinados
efectos fisicos, energéticos y mentales.

«  Précticas de limpieza del cuerpo fisico (kriya).

- Ejercicios de respiracién (pranayama) para limpiar las nadis,
controlar el prana y despertar la Kundalini.

«  “Sellos” (mudra) y “cierres energéticos” (bandha), para
contener y dirigir el prana.

«  Visualizaciones (dharana) y meditaciones (dhyana) en el
sonido interior (nada).

La practica combinada de estas técnicas purifica los cuerpos
fisico y sutil, regula la fuerza vital (prana), purifica los
chakras y despierta los poderes (siddhis) y lleva a la
iluminacién (samadhi). Es un yoga completo por si mismo,
no una preparacioén para yogas mas elevados.



Hatha-yoga-pradipika y Gheranda-samhita

Hatha-yoga-pradipika Gheranda-samhita

Yoga de 4 Etapas Yoga de 7 etapas Finalidad
1) satkarma (kriya) (6) purificacién

1) asanas (15) 2) asana (32) fortaleza

2) Satkarma (6) y kumbhaka 3) mudra (y bandha) (25) estabilidad

(pranayama) (8)

3) mudra y bandha (10) 4) pratyahara calma

5) pranayama (8) ligereza

6) dhyana

percepcion del alma

4)nadanusandhana
(nadopasana) y samadhi

7) samadhi

estado no dual




Las 6 Practicas de purificacion: kriya o shadkarman

1- Dhauti: limpieza
Antar-dhauti: limpieza interna (tragando una tela) (GhS y HYP)
Danta-dhauti: limpieza de los dientes (boca, nariz) (solo GhS)
Hrd-dhauti: limpieza del corazén (garganta, con vomito, tela, etc) (solo GhS)
Miila-sodhana: limpieza del recto (solo GhS)
Gajakarani o vamana: vomito (solo HYP)
2- Basti: enema con agua (GhS y HYP)
3- Neti: limpieza de las fosas nasals (GhS y HYP)
Jala-neti: con agua
Sutra-neti: con una cuerda
4- Trataka: movimiento de ojos o fijacién de la mirada en una vela (GhS y HYP)
5- Nauli, lauli o lauliki: movimiento del abdomen en rotacién (GhS y HYP)
6- Kapala-bhati: respiracién del craneo brillante (GhS y HYP)



Las posturas: asana

En ambos textos se dice que existen 84 posturas pero se describen menos. La mayoria son posturas
sentadas. Las mds importantes son siddhdsana y padmdsana

HYP (cap 1): svastikdsana, gomukhdsana, virdsana, kurmdsana (y uttana-kurmdsana), kukkutdsana, akarshana-
dhanurdsana, matsyendrdsana, pascimottandasana, maytrasana, savasana, siddhasana, padmasana, simhdsana,
bahadrasana

GhS (cap 2): siddhdsana, padmdsana, bahadrasana, muktasana, vajrasana, svastikdsana, simhdsana,
gomukhdsana, virasana, dhanurdsana, mrtasana (=$avasana), guptasana, matsydsana, matsyendrdasana,
pascimottandsana, gorakshasana, utkatasana, sankatasana, mayurdsana, kukkutasana, kurmdsana, mandukdsana
(y uttana-mandukdsana), vrikshasana, garudasana, vrishasana, Salabhasana, makardasana, ustrasana,
bhujangdsana y yogasana

Beneficios generales: favorecen la salud y curan las enfermedades al equilibrar los humores del
organismo (doshas), facilitan la digestion, dan fuerza y flexibilidad, producen poderes psiquicos, descansan
el cuerpo y la mente, hacen que el organismo esté sittvico (eliminan rajasy tamas), despiertan la Kundalini



Las mudra (sellos) v los bandha (contracciones)

HYP (cap. 3) describe los siguientes 10 mudray bandha. GhS (cap 3) menciona los mismos y afiade

15 mas.

Mudra: “sellos, gestos”. Ejercicios fisicos, que se aplican junto con contracciones (bandha),

retenciones y visualizaciones:
Mahamudra, Mahabandha, Mahavedha, Khecari-mudra, Viparitakarani, Vajroli, Shakticalana

Bandha: “contraccién” o “cierre”. Sirven para encapsular el prana en ciertas zonas corporales
Uddiyanabandha: cierre abdominal, hace ascender el prana
Miilabandha: contraccion de la raiz (ano, perineo), despierta Kundalini
Jalandharabandha: cierre de la garganta, evita que el prana baje

Beneficios generales: Abren sushumnd, chakrasy granthis, despiertan la Kundalini, producen los
siddhis y la liberacién.



La regulacion de la respiracion: Prandyama

El Pranayama tiene tres componentes:
Puraka: inhalacién
Recaka: exhalacién
Kumbhaka: retencién a pulmoén lleno (antara) o vacio (bahya)

Nadisodhana (anuloma viloma): respiracion alterna para la purificacién de los canales
Suryabheda(na): respiracion solar (inhalar por la derecha y exhalar por la izquierda)
Ujjayi: respiracion victoriosa (inhalar por nariz, produciendo sonido en la garganta)
Sitali: respiracion refrescante (inhalar por la boca con lengua doblada)

Sitkari: respiracién del silbido

Bhastrika: respiracion del fuelle (inhalacion y exhalacién rapida por ambas narinas)
Bhramari: respiracién del zumbido de la abeja

Murcha: Inspirar y retener con jalamdhara bandha fijando la mirada en el entrecejo
Plavini: llenar el cuerpo de aire.

Beneficios generales: Equilibra la energia, calma la mente y limpia las nadi.



La iluminacion: Samadhi

La meta del Hatha-yoga es el Samadhi, como en el Rdja-yoga de Patafjali. La diferencia
con Patanjali es que aqui la liberacién abarca el cuerpo-mente. Es la unién materia-
espiritu, no la separacién

Cuando a causa del despertar de la Kundalini, el prana sale de ida y pingala y entra en
sushumna, llega hasta la coronilla, donde se funde con la mente (laya-yoga). La respiracién
y la mente cesan y todo se funde en el brahman.

A lo largo del proceso de ascenso de la kundalini se van oyendo sonidos cada mas sutiles.
Nadopasana: meditacién en el sonido interior, hasta que se va mds alld del sonido: atman =
brahman.



Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

Historiay
filosofia
del Yoga IV

Yoga Moderno y
Contemporaneo


http://www.davidethai.com/

Tradicion y Modernidad

R Fendmeno transcultural (Oriente-Occidente)

&R Formas nuevas de yoga (riesgo: perder la esencia) versus Recuperacion del yoga

tradicional (riesgo: idealizacion)

R Preguntas para un debate abierto:

¢Por qué es tan distinto el yoga contemporéneo del tradicional?
¢ Como enlaza el yoga actual con el tradicional?

¢ Cual es el criterio de legitimidad de un estilo de yoga? Ancestralidad
(autenticidad) versus Eficiencia (utilidad)

;Cual es la esencia comun de todos los yogas, incluido el contemporaneo?



Aclaraciones preliminares

R El yoga es una cultura viva en evolucién.

R No es una tradicién homogénea sino un conjunto de tradiciones: diversidad de
técnicas fisicas, mentales y espirituales con una cosmovision y finalidad comun.

R Es util distinguir el yoga en sentido amplio (como camino espiritual) de la rama
especifica del hatha-yoga tradicional (énfasis en el trabajo psico-fisico) y el Yoga
moderno (Yoga postural)

R El hatha-yoga no es un estilo de yoga contemporaneo sino el paraguas que agrupa
los distintos estilos de yoga postural.



Yoga moderno

R Contexto histérico: Colonizacidn britdnica de la India (1750-1947). Influencia entre la cultura
occidental y la hindq.

R El yoga llega a Occidente: Crisis de la religion oficial que deja un vacio de espiritualidad. Llegada de
maestros hindues a América: Vivekananda, Yogananda, Ramana Maharshi, Aurobindo, Shivananda....

R Resurgimiento del hatha-yoga en la India (s. XIX-XX): Vishnudevananda, Indra Devi,
Krishnamacharya, Pattabhi Jois, Iyengar, Desikachar...

R INFLUENCIA OCCIDENTAL

 Cultura fisica (culto al cuerpo, gimnasia sueca, culturismo, YMCA)

* Investigacion cientifica y sobre los beneficios terapéuticos del yoga

& NACIONALISMO HINDU

* Interés por fomentar la educacidn fisica, moral y espiritual entre los j6venes

* Interés por recuperar la tradicién del hatha-yoga como expresion ancestral de la cultura fisica
india



Yogashala (1930-52)
Palacio Jaganmohan, Mysore

El Maharaja de la ciudad de Mysore encarga a
Krishnamacharya recuperar la practica del hatha-yoga

tradicional y presentarlo a los jévenes como una mejor
alternativa de educacion fisica y espiritual.

En el mismo gimnasio se practicaba Surya Namaskary se
ensenaban otros métodos de entrenamiento fisico.

Algunas posturas de yoga son antiguas y otras son
creadas en esta época.



https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg

Hatha-yoga contemporaneo

Creacion de nuevos estilos de hatha-yoga en Occidente (desde 1960)

La version india renovada del hatha-yoga lleg6 a Occidente, donde entré en contacto con
otras formas de trabajo corporal, el interés por la salud y el bienestar y las necesidades
espirituales de la sociedad urbana capitalista

@R Prictica psico-fisica-espiritual centrada en las posturas (dsana), combinada con
ensenanzas filosoficas y otras practicas del yoga tradicional.

R Se practica en el contexto de clases de yoga colectivas, impartidas por instructores
certificados, especialmente en centros de grandes ciudades de todo el mundo.

R Puede practicarse con una finalidad espiritual o bien para mejorar la forma fisica,
la salud y el bienestar mental del individuo, tanto preventiva como
terapéuticamente.

R Aunque es una practica individual, también contiene un cierto componente de
ritual colectivo.



La sintesis del Yoga contemporaneo

Hatha yoga
medieval

Raja Yoga
Patafjali

Hatha yoga
contemporaneo

Karma Yoga

Bhakti Yoga



\

Q| Al

[ RN

lokah

samastah
sukhino
bhavantu




o ° V4
Bibliografia
Georg Feuerstein, La tradicion del yoga. Historia, literatura,

filosofia y prictica, Barcelona, Herder

Laia Villegas y Oscar Pujol, Diccionario del yoga, Historia,
prdctica, filosofia y mantras, Barcelona, Herder

Laia Villegas, Las estrofas del Samkhya, Barcelona, Kairos

Oscar Pujol, Los Yogasutras de Patafijali, Kair6s

Juan Mascar6, Bhagavad Gita, Penguin Books.

Alicia Souto, Los origenes del hatha-yoga, Ediciones Libreria
Argentina (contiene la traduccién y comentario de: Hatha-yoga-
paradipika, Gheranda-samhita y Goraksa-Sataka).

Adrian Munoz, Radiografia del Hatha-yoga, Colegio de México

Mark Singleton, El cuerpo del yoga, Kairos.



Taller impartido por Laia Villegas www.laiavillegas.com

Historiay
filosofia
del Yoga IV

Yoga Moderno y
Contemporaneo


http://www.davidethai.com/

Tradicion y Modernidad

R Fendmeno transcultural (Oriente-Occidente)

&R Formas nuevas de yoga (riesgo: perder la esencia) versus Recuperacion del yoga

tradicional (riesgo: idealizacion)

R Preguntas para un debate abierto:

¢Por qué es tan distinto el yoga contemporéneo del tradicional?
¢ Como enlaza el yoga actual con el tradicional?

¢ Cual es el criterio de legitimidad de un estilo de yoga? Ancestralidad
(autenticidad) versus Eficiencia (utilidad)

;Cual es la esencia comun de todos los yogas, incluido el contemporaneo?



Aclaraciones preliminares

R El yoga es una cultura viva en evolucién.

R No es una tradicién homogénea sino un conjunto de tradiciones: diversidad de
técnicas fisicas, mentales y espirituales con una cosmovision y finalidad comun.

R Es util distinguir el yoga en sentido amplio (como camino espiritual) de la rama
especifica del hatha-yoga tradicional (énfasis en el trabajo psico-fisico) y el Yoga
moderno (Yoga postural)

R El hatha-yoga no es un estilo de yoga contemporaneo sino el paraguas que agrupa
los distintos estilos de yoga postural.



Yoga moderno

R Contexto histérico: Colonizacidn britdnica de la India (1750-1947). Influencia entre la cultura
occidental y la hindq.

R El yoga llega a Occidente: Crisis de la religion oficial que deja un vacio de espiritualidad. Llegada de
maestros hindues a América: Vivekananda, Yogananda, Ramana Maharshi, Aurobindo, Shivananda....

R Resurgimiento del hatha-yoga en la India (s. XIX-XX): Vishnudevananda, Indra Devi,
Krishnamacharya, Pattabhi Jois, Iyengar, Desikachar...

R INFLUENCIA OCCIDENTAL

 Cultura fisica (culto al cuerpo, gimnasia sueca, culturismo, YMCA)

* Investigacion cientifica y sobre los beneficios terapéuticos del yoga

& NACIONALISMO HINDU

* Interés por fomentar la educacidn fisica, moral y espiritual entre los j6venes

* Interés por recuperar la tradicién del hatha-yoga como expresion ancestral de la cultura fisica
india



Yogashala (1930-52)
Palacio Jaganmohan, Mysore

El Maharaja de la ciudad de Mysore encarga a
Krishnamacharya recuperar la practica del hatha-yoga

tradicional y presentarlo a los jévenes como una mejor
alternativa de educacion fisica y espiritual.

En el mismo gimnasio se practicaba Surya Namaskary se
ensenaban otros métodos de entrenamiento fisico.

Algunas posturas de yoga son antiguas y otras son
creadas en esta época.



https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg

Hatha-yoga contemporaneo

Creacion de nuevos estilos de hatha-yoga en Occidente (desde 1960)

La version india renovada del hatha-yoga lleg6 a Occidente, donde entré en contacto con
otras formas de trabajo corporal, el interés por la salud y el bienestar y las necesidades
espirituales de la sociedad urbana capitalista

@R Prictica psico-fisica-espiritual centrada en las posturas (dsana), combinada con
ensenanzas filosoficas y otras practicas del yoga tradicional.

R Se practica en el contexto de clases de yoga colectivas, impartidas por instructores
certificados, especialmente en centros de grandes ciudades de todo el mundo.

R Puede practicarse con una finalidad espiritual o bien para mejorar la forma fisica,
la salud y el bienestar mental del individuo, tanto preventiva como
terapéuticamente.

R Aunque es una practica individual, también contiene un cierto componente de
ritual colectivo.



La sintesis del Yoga contemporaneo

Hatha yoga
medieval

Raja Yoga
Patafjali

Hatha yoga
contemporaneo

Karma Yoga

Bhakti Yoga



\

Q| Al

[ RN

lokah

samastah
sukhino
bhavantu




o ° V4
Bibliografia
Georg Feuerstein, La tradicion del yoga. Historia, literatura,

filosofia y prictica, Barcelona, Herder

Laia Villegas y Oscar Pujol, Diccionario del yoga, Historia,
prdctica, filosofia y mantras, Barcelona, Herder

Laia Villegas, Las estrofas del Samkhya, Barcelona, Kairos

Oscar Pujol, Los Yogasutras de Patafijali, Kair6s

Juan Mascar6, Bhagavad Gita, Penguin Books.

Alicia Souto, Los origenes del hatha-yoga, Ediciones Libreria
Argentina (contiene la traduccién y comentario de: Hatha-yoga-
paradipika, Gheranda-samhita y Goraksa-Sataka).

Adrian Munoz, Radiografia del Hatha-yoga, Colegio de México

Mark Singleton, El cuerpo del yoga, Kairos.



	Historia Yoga Filosofia antigua.pdf
	Sarria Yoga Filosofia 2.pdf
	Historia Yoga Filosofia Medieval.pdf
	Diapositiva 1: Historia y filosofía del Yoga III
	Diapositiva 2: Época medieval  Corrientes devocionales Vedanta Tantrismo Hatha Yoga
	Diapositiva 3:    Periodo medieval (VI-XVII d. C)
	Diapositiva 4: Teísmo: corrientes devocionales
	Diapositiva 5: Ishvara y Shakti: el Dios y la Diosa
	Diapositiva 6:    Vedānta: “el fin de los Vedas”
	Diapositiva 7: Conceptos del Advaita Vedanta 
	Diapositiva 8: Filosofía del Advaita Vedanta
	Diapositiva 9: Filosofía del Advaita Vedanta
	Diapositiva 10: La Conciencia testigo (sakshin)
	Diapositiva 11:    Tantrismo
	Diapositiva 12:    Principios filosóficos del tantra
	Diapositiva 13:   Corrientes del tantra
	Diapositiva 14: Todo es divino: el símbolo del Mandala
	Diapositiva 15: Shiva Nataraja
	Diapositiva 16: Representaciones simbólicas de la polaridad divina
	Diapositiva 17: Shri Yantra
	Diapositiva 18: Reivindicación del cuerpo
	Diapositiva 19: Reivindicación de lo mundano y transgresión
	Diapositiva 20:    Hatha-yoga tradicional (s. X - …)
	Diapositiva 21: El objetivo del hatha-yoga: el despertar de la kundalini
	Diapositiva 22: La práctica del Hatha-yoga
	Diapositiva 23: Haṭha-yoga-pradīpikā y Gheraṇḍa-sāṃhitā
	Diapositiva 24:  
	Diapositiva 25:  
	Diapositiva 26:  
	Diapositiva 27:  
	Diapositiva 28:  
	Diapositiva 29: Historia y filosofía del Yoga IV
	Diapositiva 30: Tradición y Modernidad
	Diapositiva 31: Aclaraciones preliminares
	Diapositiva 32: Yoga moderno
	Diapositiva 33: Yogashālā (1930-52) Palacio Jaganmohan, Mysore
	Diapositiva 34: Hatha-yoga contemporáneo 
	Diapositiva 35: La síntesis del Yoga contemporáneo 
	Diapositiva 36
	Diapositiva 37: Bibliografía

	Historia Yoga Filosofia Moderna.pdf



